
 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  499 

LES SCEAUX DU PANAFRICANISME : DES CONTEXTES ET DU SENS AVEC 

LES MODALITÉS DES RÉGIMES AU BURKINA FASO, DES INDÉPENDANCES 

À NOS JOURS 

 

 

 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 

Sociologue du travail et des organisations, 

Université Lédéa Bernard OUEDRAOGO (ULBO), 

Consultant indépendant, 

Laboratoire du CEDRES, équipe GEO 

Cellule CERLLSH (à ULBO) 

📧 beyiwend@gmail.com 

 

Résumé : Le panafricanisme dans sa conception a connu l’épreuve des réalités de son environnement 

et de sa puissance d’agir. C’est ce qui a donné une typologie multiple qui enrichit sa conception 

théorique et la compréhension de ses modalités d’action. 

L’objectif de cette recherche est d’identifier les conceptions théoriques du panafricanisme, les examiner 

avec les contraintes dans l’environnement du Burkina Faso et les régimes qui se sont succédés. 

L’approche méthodologie est une exploitation des ressources documentaires du panafricanisme 

exprimé dans le temps et l’évaluation des modèles en fonction des contextes des régimes et de 

l’environnement du Burkina Faso.  

Les résultats ont permis de constater en moyenne sept (7) modèles du panafricanisme (culturel, 

spirituel, économique, politique, social et populaire, militant et diasporique, contemporain et 

intersectionnel). Au Burkina Faso son expression est souvent optionnelle. Chaque régime politique a 

fait l’expérience de quelques modalités d’action du panafricanisme, selon ses aspirations mais aussi 

selon les contextes de leadership, de contraintes sociopolitiques et sécuritaires. 

Des présidents ont apporté chacun un modèle de leadership transformateur dans la perspective du 

panafricanisme : de ses origines dans le modèle institutionnel à partir du leadership au modèle 

idéologique dans ses remises en cause des pratiques, le panafricanisme se déplace et se transforme par 

les États aussi. Chaque conception théorique du panafricanisme ou chaque phase de l’histoire du 

Burkina Faso a donné une expérience du panafricanisme qui permet de tirer une leçon dans la 

gouvernance de nos États africains. 

Mots-clés : Valeurs-Panafricanisme-Crise sociopolitique-Institution-Citoyenneté. 

 

THE SEALS OF PAN-AFRICANISM: CONTEXTS AND MEANING WITH THE 

MODALITIES OF REGIMES IN BURKINA FASO, FROM INDEPENDENCE TO 

THE PRESENT DAY 
 

Abstract : Pan-Africanism, as a concept, has been tested by the realities of its environment and its power 

to act. This has given rise to a multiple typology that enriches its theoretical conception and 

understanding of its modes of action. 

[Etapes de traitement de l’article] 

Date de soumission : 12-10-2025 / Date de retour d’instruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025 

mailto:beyiwend@gmail.com


Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

500  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

The objective of this research is to identify the theoretical concepts of Pan-Africanism and examine them 

in light of the constraints of the environment in Burkina Faso and the successive regimes that have 

governed the country. 

The methodological approach involves an analysis of documentary resources on Pan-Africanism over 

time and an evaluation of models based on the contexts of the regimes and the environment in Burkina 

Faso.  

The results revealed an average of seven (7) models of Pan-Africanism (cultural, spiritual, economic, 

political, social and popular, militant and diasporic, contemporary and intersectional). In Burkina Faso, 

its expression is often optional. Each political regime has experimented with some forms of Pan-

Africanism, according to its aspirations but also according to the contexts of leadership, socio-political 

and security constraints. 

Each president has brought a model of transformative leadership to the pan-Africanism perspective: 

from its origins in the institutional model based on leadership to the ideological model in its questioning 

of practices, pan-Africanism is also shifting and transforming through the states. Each theoretical 

conception of Pan-Africanism or each phase in the history of Burkina Faso has provided an experience 

of Pan-Africanism from which lessons can be learned for the governance of our African states. 

Keywords: Values-Pan-Africanism-Sociopolitical crisis-Institution-Citizenship 

x 

Introduction 

Le panafricanisme a un visage historique, territorial, continental ou international en 

fonction des positions des leaders en Afrique sur deux angles : l’angle de la lutte contre 

l’impérialisme et pour une souveraineté politique et l’angle de la lutte pour les droits 

humains et le développement durable des africains. Dans la perspective historique et 

francophone, il existe une forme de lobbying de la première typologie du 

panafricanisme plus politique contre l’occident, et probablement contre l’intégration 

des peuples qui partagent les mêmes valeurs et les mêmes cultures historiques. Ces 

parcours dualistes ont conduit à un vide conceptuel ou anomie perceptive du 

panafricanisme conduisant à un désordre ou une crise de citoyenneté. Comme le dit S. 

Moscovici (2001, p.19), «il n’est guère de règle ou de pratique qui ne soit suscitée ou 

accompagnée d’un ensemble de représentations ».  

La recherche questionne l’ancrage du panafricanisme entre des crises de leadership 

politique et sociopolitique ou des tentatives d’imposer un modèle du panafricanisme 

avec des vecteurs de la géopolitique mondiale en l’occurrence l’occident versus les 

BRICS (Brésil, Russie, Inde, Chine, Afrique du Sud).  

L’objectif, c’est donc d’interroger les pratiques à travers des conceptions 

sociopolitiques sur les questions des modalités de déploiement du concept 

« panafricanisme » au sein des institutions comme la CEDEAO à l’image de la 

gouvernance politique au Burkina Faso après les indépendances. C’est aussi 

redynamiser les trans-modalités d’une anomie conceptuelle du panafricanisme, ce qui 

doit concourir à une représentation unique et pertinente du panafricanisme pour une 

action collective pertinente.  

La méthodologie consiste à identifier une typologie du panafricanisme à travers une 

culture documentaire exhaustive et à examiner les différentes modalités d’action du 



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  501 

panafricanisme dans les contraintes des environnements à travers les régimes 

politiques qui se sont succédé au Burkina Faso.   

Les perspectives conceptuelles du panafricanisme que nous examinons peuvent avoir 

plusieurs orientations selon les vécus individuels, collectifs ou des courants 

idéologiques.  

Le panafricanisme culturel a pour objectif de réaffirmer et promouvoir les valeurs, les 

traditions, les langues et cultures africaines (C. A. Diop, 1954, A. Césaire,1950, L.S. 

Senghor, 1964).  

Le panafricanisme spiritualiste ambitionne de renforcer l’unité africaine à travers des 

croyances spirituelles communes (H. Selassié, 1963, H. Campbell, 1987, M. 

Marable,1998) 

Le panafricanisme social et populaire entend créer une unité africaine fondée sur la 

mobilisation des masses et des classes populaires (A. Cabral, 1973, B. Davidson, 1981) 

qui prône une libération par et pour les masses populaires. 

Le panafricanisme économique a pour objectif de construire une solidarité économique 

pour le développement du continent africain dans les perspectives du socialisme 

africain basé sur la solidarité communautaire (J. Nyerere, 1968) ou l’autosuffisance 

économique (T.Sankara, 1988, C. Ake, 1981). 

Le panafricanisme politique a pour objectif de créer une union politique entre les États 

africains selon les perspectives et les réalisations de la libération africaine (K. 

Nkrumah, 1963, P. Lumumba, 1961, S. Makinda, W. Okumu, et D. Mickler, 2015) à 

l’image de la création de l’Organisation de l’Unité Africaine en 1963 (Union Africaine 

en 2001). L’ambition politique pose l’existence de Parlement panafricain, d’une Cour 

de justice africaine et des efforts pour l’intégration économique. 

Le panafricanisme militant et diasporique a un objectif d’unir les africains du continent et 

ceux de la diaspora pour lutter contre l’oppression et le racisme (M. Garvey, 1923, P. 

Gilroy, 1993, W. Rodney, 1972). Selon les perspectives multiples, de la Société Africaine 

Libre (African Free Society en 1787 pour promouvoir les droits des Africains libérés), 

Marcus Garvey (fondateur de UNIA-Universal Negro Improvement Association-prônant 

le retour en Afrique et l’autodétermination des Noirs), Edward Wilmot Blyden (retour 

et renaissance culturelle africaine) et W.E.B. Du Bois qui plaide pour la coopération 

transatlantique entre africains du continent et de la diaspora à travers des Congrès, ce 

panafricanisme porte plus de potentialités que de logiques structurelles. 

Le panafricanisme contemporain et intersectionnel aborde les défis contemporains en 

tenant compte des expériences africaines. Il explore les autres formes de 

panafricanisme en redonnant vie à leurs « habitus » (P. Bourdieu, 1972) à travers des 

régimes à l’exemple du Burkina Faso et ailleurs « comme esquisse d’une théorie des 

pratiques » dans le sens de l’ouvrage de Bourdieu.   

1. Du concept aux vécus du panafricanisme dans tous les sens 



Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

502  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

Pour le panafricanisme culturel, ce qui apparaissait comme une ambition majeure, c’était 

l’identité noire et la valorisation des langues nationales. Certains pays ont bien 

construit une impérative linguistique nationale dans l’usage courant (à l’exemple du 

Sénégal avec le Wollof), d’autres se sont réappropriés le langage de la colonisation en 

mettant une identité noir (à l’exemple de la Côte d’Ivoire avec le français populaire et 

le nouchi-argot répandu chez les jeunes-cela est nourri aussi du fait de la diaspora 

africaine nombreuse en Côte d’Ivoire) , d’autres encore ont réparti l’usage officiel de 

la langue de la colonisation et l’usage courant des langues nationales (à l’image du 

Burkina Faso). Chaque pays dans la sous-région Ouest africaine a donné de ces 

ambitions culturelles du panafricanisme une touche particulière avec ses forces et ses 

insuffisances. Déjà au Burkina Faso, il est noté que malgré l’usage officiel de la langue 

française, chaque identité culturelle s’exprime en langue véhiculaire autant que la 

rencontre permet, en langue locale et exceptionnellement dans le cas d’interlocuteurs 

maitrisant la langue française. Il est rare d’avoir des comportements de reniement des 

marquages culturels dans les plats à l’expression courante. On peut dire que la 

négritude à travers l’identité et la culture noire est une réalité des vécus au quotidien 

en Afrique de l’Ouest et au Burkina Faso particulièrement comme l’espéraient Aimé 

Césaire, Léopold Sédar Senghor et bien d’autres. Les langues africaines aussi ont été 

conservées dans la même perspective de respecter la civilisation africaine comme 

l’entendait Cheikh Anta Diop du modèle Sénégalais dans les médias publics au 

modèle Burkinabè dans l’espace social (en famille, dans les quartiers et dans les 

rencontres informelles). 

Le panafricanisme spirituel cherche à renforcer l’unité africaine à travers des croyances 

spirituelles communes. A cela, on peut noter que l’influence des religions révélées, 

notamment le christianisme et l’islam ont pris un espace de communion très important 

en Afrique, et particulièrement en Afrique de l’Ouest. Cette dynamique côtoie les 

croyances et pratiques traditionnelles (religion traditionnelle).  Au Burkina Faso, la 

religion traditionnelle a pris une proportion « sous-terraine » très importante parce 

que les perceptions des populations sont mitigées. Le régime politique de 2022 à nos 

jours tente d’accorder de l’espace à la tradition et à l’africanité à travers des journées 

dédiées à la tradition et ses pratiques. L’engouement reste très faible au regard de 

l’ancrage de la foi chrétienne et de l’islam dans les familles. Le Rastafarisme n’a pas 

aussi pu réaliser les perspectives de cette unité africaine. Si ce mouvement est certes 

panafricain à travers son champ d’évolution, il demeure marqué par l’utilité musicale 

et ses fonds de revendications qui peinent à mettre les populations dans leurs façons 

de voir et de construire leurs identités. Le messianique de Hailé Sélassié (Empereur 

éthiopien) n’a pas été intégré et les luttes pour les droits civiques des leaders spirituels 

afro-américains comme Malcolm X révèlent la nécessité de laïcité dans les espaces 

d’interaction populaire. Contrairement à l’idée de base du panafricanisme spirituel, 



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  503 

l’enracinement des religions révélées concourt à une définition de valeurs communes 

comme repères pour conduire une unité dans la tolérance et l’acceptation. 

Le panafricanisme social et populaire cherche la mobilisation de la masse et la classe 

populaire pour créer l’unité africaine. Dans les faits, beaucoup de pays africains ont 

connu des périodes de révolution avec des ambitions de mobilisation et de luttes 

contre les inégalités en donnant la voix à la masse. En Afrique de l’Ouest, beaucoup de 

pays ont traversé des phases de mobilisation sociale et populaire à l’image du Burkina 

Faso avec la révolution du CNR (1983-1987), l’insurrection populaire de 2014 et la 

révolution du MPSR 1 et 2 de 24 janvier 2022 à nos jours. Cependant, ces différents 

mouvements ne sont pas conduits avec des instruments de communication pour le 

développement mais par des tentatives de communication politique propagandiste ou 

programme. La formule de Amilcar Cabral de la libération par et pour la masse 

populaire est une perspective sociale et populaire de l’unité africaine expérimentée  

Le panafricanisme économique est marqué par l’idée d’indépendance économique et la 

libération politique par l’autosuffisance et l’intégration économique. Dans cette 

perspective, les africains ont tenté plusieurs modèles d’intégration économique. Dans 

certains pays, il est facile de noter une puissance économique du fait de l’intégration 

économique nationale (à l’exemple de la Côte d’Ivoire), mais aussi une dépendance de 

l’économie nationale au regard des fluctuations internationales (les crises 

économiques avec les ventes de Cacao, la dévaluation dans la zone CFA, etc.). Il y a eu 

certes, des coopérations économiques partout en Afrique à l’image de l’UEMOA 

(Marché et système de normalisation des taxes et autres) ou la BCEAO (unité et 

système monétaire d’intégration) en Afrique de l’Ouest pour contrer le poids et 

l’influence des marchés et pouvoirs étrangers. Cependant, des critiques à tort ou à 

raison font de ces unités d’intégration, des instruments de dominations étrangères. 

Avec les leaders proches des idéologies socialistes comme le Président Julius Nyerere 

et le Président Thomas Sankara, le concept de « socialisme africain basé sur la 

solidarité communautaire » semble avoir connu une expression dans les temps 

politiques. Beaucoup de coopératives paysannes ont certes existé avant les épreuves 

des contradictions idéologiques mais elles arrivent difficilement à tenir la concurrence 

avec les grandes machines du capitalisme pour répondre aux besoins des 

consommations de masse. 

Pour le panafricanisme politique, ce qui apparait majeure, c’est la création de 

l’Organisation de l’Unité Africaine (OUA) en 1963 qui sera succédé par l’Union 

africaine (UA). Si l’ambition de Kwame Nkrumah a été concrétisée dans la sous-région 

par la création des institutions comme la CEDEAO (ambition politique) et de l’UMOA 

(ambition de l’intégration économique), les contradictions et les émergences des 

régimes et pouvoirs politiques remettent un ordre dynamique favorable ou 

défavorable à la concrétisation de ces ambitions politiques dans les États et au sommet 

des institutions. On pourrait faire le point sur les réalisations aussi au niveau politique 



Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

504  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

et économique de ces institutions au niveau des rapprochements substantiels réalisés 

au niveau de la gouvernance inter-étatique (conseil de Ministre entre états frères-

Burkina Faso Côte d’Ivoire par exemple), sociopolitique (intégration et fraternité entre 

les peuples à l’exemple des ivoiriens et des burkinabè) et économiques (en parlant de 

partage de marchés et des aménagements de règlementations favorables à la 

circulation des biens et des personnes).  

Le panafricanisme militant et diasporique trouve ses fondements dans le regroupement 

de l’identité africaine comme instrument de libération et de protection contre les 

oppressions de tout genre. Les luttes dans ce sens comme les actions de l’UNIA qui 

prônait le retour en Afrique et l’autodétermination des Noirs n’ont pas prospéré au 

regard du déséquilibre des élans de développement hors d’Afrique. Cependant, les 

Congrès, les conférences et les différentes thématiques dans les espaces africains et 

hors africains défendus, sont disséminés d’une culture et identité africaine. En outre, 

les manifestations de la diaspora africaine construisent des perspectives de 

coopération entre africains du continent et de la diaspora au niveau culturel et 

économique. Les constructions d’environnements de privations de certaines libertés 

(individuelles, sociales et politiques) par les régimes politiques qui se succèdent 

ajoutées à l’environnement des affaires incertain, ont fini par enraciner beaucoup 

d’africains dans leurs territoires d’accueils. Il faut noter qu’avec l’évolution des droits 

des noirs et les espaces d’épanouissement conquis, la diaspora africaine a assumé son 

rôle de citoyen sans pour autant rejeter son identité au regard des activités culturelles 

et les modes vestimentaires. Même si le retour prôné par Marcus Garvey n’a pas été 

consolidé, l’autodétermination des Noirs se manifeste par le fait culturel, les 

thématiques des débats intellectuels (dans la perspective de W.E.B. du Bois), et les 

investissements dans les familles d’origines de certains de la diaspora. Au Burkina 

Faso, ces pratiques d’identité et d’autodétermination n’ont pas trop de visibilité du fait 

de la faiblesse en effectifs de la diaspora hors d’Afrique, en dehors de l’Italie. Et là, le 

modèle est une constitution forte de communauté burkinabè surplace.  

Le panafricanisme contemporain et intersectionnel aborde les défis contemporains en 

tenant compte de la diversité des expériences africaines et se retrouve dans les discours 

panafricains sur l’inclusion du genre, de la jeunesse et de l’environnement, dans les 

débats sur le changement climatique, les migrations, le rôle de la diaspora dans la 

construction des réseaux transnationaux, etc. 

De nos jours, le conflit des visions apparait toujours d’actualité à l’image du camp 

radical mené par Kwame Nkrumah et les pragmatiques qui favorisent une coopération 

économique et politique progressive. D’autre part, comme à la période de la Guerre 

froide, les pays africains sont toujours tiraillés entre les blocs soviétique et occidental. 

Des contemporains comme Achille Mbembe prônent une Afrique ouverte et 

connectée, les Black Lives Matter relient les luttes de la diaspora aux problèmes 



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  505 

africains, les initiatives technologiques et culturelles pour connecter les africains du 

continent et la diaspora (Afro Tech Nollywood) etc. 

Dans une perspective d’analyser le vécu du panafricanisme au quotidien des 

individus, du collectif et des courants idéologiques déployés en Afrique, 

particulièrement en Afrique de l’Ouest à l’image du Burkina Faso, nous pouvons 

explorer les dispositions et vécus de chaque concept ou orientation du Panafricanisme 

dans tous les sens dans le temps depuis les indépendances à nos jours. 

Ce panafricanisme se manifeste à travers la construction des réseaux de jeunesse, de 

genre et de l’environnement à travers une dynamique de solidarité africaine. Cette 

forme de solidarité apparait avec les limites des différentes zones communautaires qui 

ont certes créé une unité solide mais des fortifications contre les liaisons et les 

fondements de l’unité africaine qui nécessite une dynamique transnationale et une 

collaboration entre espaces sous régionaux. Certains leaders comme le Guide Khadaffi 

ont tenté de forcer cette unité avec une armée forte, un fondement de la spiritualité 

africaine et une autorité centralisée pour inscrire le panafricanisme au service de 

l’unité africaine. Beaucoup de leaders dans la sous-région Ouest africaine ont aussi 

exploré le panafricanisme contemporain à leur façon comme Houphouët Boigny avec 

une politique d’ouverture de ses frontières aux africains, Blaise Compaoré avec le 

leadership dans les institutions sous régionales et l’intérêt sur les problématiques 

transnationales, etc. 

De nos jours, les refondations pour la souveraineté africaine s’enchainent avec des 

épreuves au niveau d’une unité sous régionale et les nouvelles perspectives avec 

l’Alliances des États du Sahel. Néanmoins, les efforts au niveau national pour garder 

le cap de l’unité africaine demeurent à l’actualité avec par exemple la gratuité des visas 

pour tout africain pour venir au Burkina Faso. 

Nous vivons un problème d’identité idéologique nourri des contradictions entre l’axe 

de l’Ouest et l’axe de l’Est, entre l’Occident démocratique et les BRICS.  

Une vision contraste : intégration économique et monnaies nationales face au franc 

CFA. 

On aurait dit que les régimes ou les courants des idéologies qui se sont succédés en 

Afrique et particulièrement au Burkina Faso, cherchaient ou cherchent à se complaire 

des instruments de développement conçus dans le temps par les courants idéologiques 

de sources et qui ne sont plus pratiques ni pour les économies locales ni mêmes pour 

ceux-là qui les ont conçus et expérimentés. 

Chaque changement de régime constitue une réorientation stratégique et géopolitique 

sous influence de l’idéologie dominant les alliances occidentales ou des BRICS. Peut-

être que c’est là que réside « l’évolution en zigzags de l’intégration politique, 

économique et culturelle africaine », et par conséquent, son retard.  

2. Articulation du panafricanisme en contexte burkinabè : des régimes aux 

valeurs du panafricanisme 



Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

506  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

Du régime de Maurice Yaméogo 

Dans la perspective du panafricanisme politique et souverainiste limitée (P. Englebert, 

1996, F. Cooper, 2002, F. Lejeal, 2002) , le Président Yameogo a participé à la 

construction de structures sous régionales comme le Conseil de l’entente avec ses 

voisins de la Côte d’Ivoire, du Niger, du Bénin, etc. (T. Chafer, 2002, A. Bamba, 2016). 

Cependant, sa diplomatie ouvre des frontières idéologiques et géostratégiques plus 

larges avec sa coopération avec le Ghana de Nkrumah, le Mali de Modibo Keïta plus 

radical (E. Schmidt, 2005). Il a cherché l’équilibre diplomatique (J. Arnaud, 1973) entre 

le camp idéologique modéré de « Casablanca » et le camp souverainiste de 

« Monrovia » (K. Nkrumah, 1963). 

Sa conception de la souveraineté est une forme d’émancipation (M. Yameogo, 1962) à 

l’exemple de la demande de retrait des troupes françaises tout en gardant un volet 

d’assistance en matière de coopération militaire (F. Lejeal, s.d.). Les pressions internes 

avec la classe politique, les syndicats, la population, les chefs traditionnels, etc. (E. 

Harsch, 2017, E. P. Skinner, 1989) et la fragilité du pouvoir imposent souvent des 

compromis avec la Métropole avec des limites ou fragilité de déploiement des 

dimensions souverainistes et panafricanistes (T. Chafer et G. Cumming, 2002, P. 

Englebert, 1996). 

Des régimes de crises internes (1966-1982) 

Du régime militaire de Sangoulé Lamizana (1966-1980) avec des gouvernements 

mixtes de gestion de priorités internes et de sécurité (P. Englebert, 1996, E. Harsch, 

2017) versus l’intégration panafricaine, le panafricanisme politique n’avait pas de 

projet transformateur. La diplomatie vise la stabilité et le maintien d’appuis extérieurs 

(J. P. Guingané, 1988, T. Chafer, 2002) souvent peu pertinents pour sauver la crise avec 

l’ancienne métropole (T. Chafer et G. Cumming, 2002). 

Avec les régimes militaires (E. P. Skinner, 1989) de courtes durées de Saye Zerbo (1980-

1982) et celui de Jean Baptiste Ouédraogo (1982-1983), les crises sociales et les 

alternances internes qui fragilisent les régimes éphémères (M. Hilgers et A. Loada, 

2013) imposent l’absence de politique africaine ambitieuse (E. Harsch, 2017). Il y a peu 

de marge de manœuvre pour une politique panafricaine structurée. La relation externe 

est orientée sur la gestion des crises internes et l’entretien des relations régionales 

existantes. Avec donc l’instabilité chronique, ces régimes n’ont pas connu de projection 

extérieure pertinente (R. Otayek, 1984, P. Somé, 1990, P. Englebert, 1996) dans la 

perspective de politique panafricaine. 

Du panafricanisme idéologique de Thomas Sankara 

Le panafricanisme politique et social du régime de Thomas Sankara incarne l’anti-

impérialisme (R. Otayek, 1989, L. Zeilig, 2007, E. Harsch, 2014, avec des discours et une 

conception de la solidarité populaire avec des mouvements de libération ( S. Federici, 

1988, L. Chouli, 2013, C. Gueye, 2017, la revendication d’une identité africaine 

autonome, des alliances symboliques, des appels fréquents à la coopération sud-sud 

et des alliances avec Cuba, le Nicaragua (Jeune Afrique, 1984-1987). Son 



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  507 

panafricanisme est enrôlé de rhétorique avec des discours internationaux et à l’ONU 

(T. Sankara, 1984, 1987, K. K. Prah, 2006) et d’émancipation programmatique (L. 

Chouli, 2013, E. Harsch, 2017, B. Tertais, 1988) de la souveraineté africaine (P. 

Englebert, 1996) à travers des coopérations techniques avec les pays africains, la 

solidarité populaire et l’autosuffisance alimentaire. Il apparaît une figure visible du 

panafricanisme burkinabè (E. Harsch, 2014, L. Zeilig, 2007, F. Madore, 2017). Nkrumah 

est la référence idéologique de son panafricanisme (K. Nkrumah, 1963)    

Du panafricanisme institutionnel de Blaise Compaoré 

Pendant sa gouvernance, Blaise Compaoré a orienté ses mandats depuis sa prise de 

pouvoir dans le renforcement des institutions et la médiation dans les différentes crises 

en Afrique (A. R. Edou Mvelle, 2010). 

Au-delà des discours et de la rhétorique, la politique du panafricanisme de Blaise 

Compaoré est fondamentalement ancrée sur un pragmatisme régional avec des 

médiations. Sa diplomatie interventionniste en Afrique de l’Ouest a forgé en lui une 

image de médiateur et réconciliateur (BlaiseCompaoré.com, 2002, 2007, 2008, 2013) 

dans plusieurs conflits comme en Côte d’Ivoire, au Libéria, au Togo, au Mali, en 

Guinée, etc (RFI, s.d.). Il s’impose aussi un rôle actif dans les mécanismes régionaux 

(CEDEAO) et de l’OUA-UA (CEA, 2003). Il s’est illustré comme un artisan de la 

sécurité et de la paix en Afrique (Jeune Afrique, 2007, A. K. Saïdou, 2020, B. Hama, 

s.d.) entre prévention et renforcement des institutions (CEA, 2014) et médiations entre 

les différents acteurs en conflits. C’est donc un panafricanisme programmatique et 

pragmatique. 

Du régime post-Compaoré (fin 2014-2015) au régime de Rock MARC Christian 

Kaboré (2015-2022) 

Le régime post-Compaoré est une période courte et turbulente entre révolte populaire 

et transition civile, et des limites de réformes (A. K. Saïdou, 2020), cependant focalisée 

sur un retour à la démocratie. La transition consiste à compter surtout sur le soutien 

régional pour légitimer le processus et organiser des élections. Sa logique du 

panafricanisme est la poursuite des garanties du panafricanisme institutionnel 

développé par des régimes précédents dans la sous-région. 

Avec le régime de Rock Marc Christian Kaboré, on assiste à une République 

démocratique civile (Medias24, 2015) avec une diplomatie classique axée sur 

l’insécurité (lutte contre l’insécurité-jihadisme), la coopération avec des partenaires 

internationaux et des institutions africaines. Le discours panafricanisme demeure 

surtout dans le registre de la coopération sécuritaire et du multilatéralisme avec des 

appels à la solidarité régionale face aux menaces transnationales (presidencedufaso.bf, 

2021) sans rupture idéologique forte (Anadolu Agency, 2015). Cette période est 

marquée par un contexte de sécurité et de paix fragile (dw.com), avec des réformes 

impliquant les populations (presidencedufaso.bf, 2021) et a vu une politique 

panafricaine moins expressive. 

https://www.dw.com/fr/burkina-faso-quel-bilan-pour-roch-marc-christian-kabor%C3%A9/a-54134186?utm_source=chatgpt.com


Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

508  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

Du régime des gouvernements militaires (depuis 2022) 

Dans le panafricanisme politique, le pouvoir en place a récupéré symboliquement 

l’héritage sankariste avec une mise en avant de Sankara et opère un réajustement 

pragmatique des alliances dans la région avec la CEDEAO, avec les partenaires 

occidentaux notamment la France taxée d’impérialiste et en renforçant l’axe BRICS 

avec la Russie comme partenaire alternatif après la rupture de la diplomatie classique 

(WADR, 2025, ACP, 2025). Le discours souverainiste-panafricaniste se déploie dans 

l’alignement de la perspective de Kwamé Nkrumah, par conséquent, de Thomas 

Sankara (bbc.com,s.d., ft.com, s.d). Les priorités demeurent la sécurité intérieure. La 

restructuration des relations économiques apparait au premier plan. L’accent 

panafricain est pour le moment rhétorique et géopolitique avec des alignements anti-

ingérence (Le Monde.fr, 2024, factuel.afp.com, s.d.) et des perspectives de mettre en 

exploitation le panafricanisme de la diaspora africaine hors d’Afrique. Le discours 

souverainiste avec la dénonciation de la présence militaire française, des accords 

fiscaux et l’affirmation d’une liberté de choix diplomatique (AIB, 2025) n’engendrent 

pas une perspective institutionnelle déjà existant mais une remise en cause de 

l’existant. Cela ressemble plutôt à un panafricanisme souverainiste s’adaptant aux 

alliances selon les nécessités (Le Monde.fr, 2023, Wikipédia, 2023). 

3. L’anomie normative du panafricanisme ou les problématiques émergents 

L’anomie normative tient au fait que certains aspects du panafricanisme ne sont pas 

explorés dans la gouvernance des états ou des institutions, ou alors, les élans 

idéologiques ou des alignements quelconques entravent l’épanouissement de certains 

pans du panafricanisme. 

Au niveau du panafricanisme culturel, naturellement, la promotion des valeurs, des 

traditions, des langues et cultures africaines s’est consolidée avec des institutions 

universitaires et des leaders dépositaires et garants de la vitalité de ces aspects du 

leadership dans chacun des pays selon un modèle précis. Cependant, des modalités 

institutionnelles qui existent ne permettent pratiquement pas de nourrir des 

« habitus » (P. Bourdieu, 1972) ou substrat culturels pertinents et constant pour un 

projet à finalité panafricaine : entre une diversité culturelle et une effective intégration 

culturelle, il y a un problème de continuum pour construire une structure sociale (P. 

Bourdieu, 1979) africaine. On peut noter que cette richesse et diversité culturels 

entretiennent aussi des cloisons avec des identités locales. 

Au niveau du panafricanisme spiritualiste l’ambition de renforcer l’unité africaine à 

travers des croyances spirituelles communes est à l’épreuve de l’expansion des 

religions importées : (56%) chrétiens, (34%) musulmans et (4%) adepte de la religion 

endogène. Même si 1/3 (32%) des africains pensent que les lois de la religion doivent 

servir de référence dans la gouvernance de leurs pays selon le même rapport d’étude 

sur 34 pays africains (Afrobarometer, 2020), aucun pays africain n’aspire dans le fond 

social et populaire à autre gouvernance que dans la laïcité.  



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  509 

C’est dire que cette modalité du panafricanisme n’est plus d’actualité et que sa 

manipulation par des leaders politiques, sociaux ou religieux conduit à une crise de 

valeurs et de pratiques susceptibles de soulever des guerres fratricides de religion. Les 

valeurs profondes de ces religions sont convergentes et sont susceptibles de conduire 

à une socialisation pertinente des africains. 

Quant au panafricanisme social et populaire, la création d’une unité africaine fondée 

sur la mobilisation des masses et des classes populaires qui prône une libération par 

et pour les masses populaires n’est pas acquise. Dans la plupart des États, les 

dysfonctionnements des institutions entre corruption et manipulations des lois et des 

aspects normatifs en faveurs de tels classe, clan ou communauté ont fini par détourner 

les priorités du panafricanisme vers des priorités mineures toujours en redéfinition 

entre crise sociale politique et sécuritaire comme nous l’avons vu dans les contextes 

du Burkina Faso en exemple. En Afrique, beaucoup de crises et conflits divers sont de 

longues portées et conséquences : l’Angola (1975-2002), le Tchad (2005-2010), le Sud 

Soudan, la région de l’Est du Cameroun et la Crise de la République de Congo, le 

Libéria (1999-2003), la République Centrafrique (1996-2003, 2004-2007, 2012 à nos 

jours), Burundi (1993-2005), Sierra Leone (1991-2002), Somalie (depuis 1990), le 

Soudan, la Crise du Darfour et de la Côte d’Ivoire (2002-2007, 2010-2011) (S.A. Asongu 

et J.C. Nwachukwu, 2016a). A ces crises, on peut ajouter des crises récentes comme la 

crise des zones des trois frontières et bien d’autres en proie à la capacité de 

mobilisation sociale et populaire pour une action collective pour le continent. 

Au niveau du panafricanisme politique, nous pouvons relever déjà un impact direct 

des crises et conflits dans la propension à une crise du panafricanisme politique. Au 

lieu que ces crises construisent des solidarités, certains leaderships par idéologie ou 

par maladresse se construisent dans l’adversité même et cela met à mal les 

perspectives sociale et populaire par l’intégration des peuples. Avec le modèle du 

panafricanisme institutionnel et politique du régime de Blaise Compaoré, nous avons 

constaté un intérêt et une solidarité pour les crises en Afrique et le recours souvent à 

des institutions régionales pour contenir ou trancher sur l’aboutissement des crises. 

Avec son départ du pouvoir, les médiations qui étaient en cours ont fini par sombrer 

dans les fronts ouverts à l’exemple de la crise des trois frontières (Burkina Fao-Mali-

Niger).  

Récemment, le leadership panafricain d’Ibrahim Traoré se construit comme nous 

l’avons souligné avec le modèle Nkrumah et par conséquence Sankariste qui met en 

question certaines institutions et de gouvernance et en se déployant sur un autre 

alignement. Les problèmes qui se posent ne sont pas les revendications légitimes de 

souveraineté et de légitimité des peuples à construire un modèle sociétal qui répond à 

leurs aspirations, mais dans la perspective du panafricanisme, cela récuse aussi 

l’existence des institutions existantes qui ont certes leurs défauts mais constituent déjà 

des cadres de fiscalité, de flux culturels, économiques et humains viables. Des 



Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

510  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

coopérations interétatiques entre le Mali et le Niger peuvent combler les déficits 

constatés en la matière. Le contexte des réalités internes aux pays ne doit pas remettre 

en cause les acquis et socles institutionnels du panafricanisme. Quelle que soit une 

nouvelle entité érigée pour les futures générations, cette même entité peut connaître 

une forme de manipulation par une des générations suivantes, de la même façon que 

ce qui a été reproché à la précédente. 

La crise du panafricanisme sociale et populaire crée dont une crise du panafricanisme 

politique par conséquent, une crise du panafricanisme économique. 

Au niveau du panafricanisme économique la solidarité économique pour le 

développement du continent africain est souvent mise à l’épreuve par les contextes de 

gouvernance politique des flux commerciaux et des complémentarités. Cependant, il 

est souvent facile de constater que les frontières commerciales et fiscales s’ouvrent et 

se ferment en fonction des leaders en place dans la gouvernance que selon les logiques 

de pertinences.  

Au niveau du panafricanisme militant et diasporique, l’union des africains à travers 

l’implication de la diaspora africaine est une perspective pour combler les 

compétences techniques, technologiques et même des investissements pour des projets 

structurants en Afrique. Les plaidoyers pour « la coopération transatlantique entre 

africains du continent et de la diaspora à travers des Congrès » doivent faire place à 

des actions concrètes et structurantes. C’est un volet du panafricanisme qui est 

susceptible de construire des passerelles culturelles, sociales et populaires, 

économiques et politiques entre les pays pour consolider les perspectives de l’Union 

africaine.  

Après ces analyses, nous pensons que l’Afrique doit se doter d’une puissance militaire 

pour faire taire les armes dans les pays en crise (et non pour créer une défiance avec 

d’autres continents). Elle doit se doter finalement d’un parlement panafricain pour 

commencer à élaborer plus de lois audacieuses susceptibles d’accélérer l’intégration 

économique et le déploiement des infrastructures pour les autres flux des modalités 

d’intégration.  

Conclusion 

Les perspectives du panafricanisme inscrites au passé constituent une richesse et cela 

démontre à quel point chaque leader panafricanisme ou chaque régime politique 

apporte une marque particulière par la production du sens ou de contresens des sept 

courants théoriques que nous avons énumérés.  

Cependant, il est de noter que les manifestations de ces formes de panafricanisme 

surgissent aussi avec les modèles de gouvernance des pays qui inspirent les idéologies 

en Afrique. A travers la lecture du cas du Burkina Faso, on peut noter les 

contradictions récurent en Afrique entre le camp idéologique modéré de « Casablanca 

» avec les régimes pro-occidentaux et le camp souverainiste de « Monrovia » avec des 

régimes pro-BRICS comme si le panafricanisme est lié à une forme de relation 



 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  511 

complémentaire à des liens impérialisme ou néo-impérialisme. En général, dans cette 

logique aussi, les champs de forces tels que le marché et l’économie, les liens 

diplomatiques et les aspirations diverses sont orientés ailleurs que redéployés dans le 

continent.  

Au regard de ces contradictions multiples et redondantes dans le paysage des 

gouvernances en Afrique, il est légitime de se poser la question même de la 

souveraineté de l’Afrique à assumer son panafricanisme à travers des modalités de 

gouvernance moderne et d’émancipation à tous les niveaux (à l’image de 

l’émancipation de la femme) afin de consolider des « habitus » transnationaux 

susceptible de construire une « structure sociale » stable et durable du continent. 

C’est donc un panafricanisme moderne ou citoyen qui tire essence des sept (7) modèles 

que l’Afrique aura besoin pour garantir son unité et sa performance. 

Références Bibliographiques 

1. ACP. (2025, 11 mai). Russie-Burkina Faso : Ibrahim Traoré souhaite un renforcement de coopération 

militaire avec Moscou. Agence Congolaise de Presse. Récupéré de https://acp.cd/diplomatie/russie-

burkina-faso-ibrahim-traore-souhaite-un-renforcement-de-cooperation-militaire-avec-moscou 

2. AFP Factuel. (2024). Factuel AFP - vidéos virales pro-AES, CEDEAO, etc. AFP Factuel. Récupéré 

de https://factuel.afp.com/doc.afp.com.46RX4NP 

3. AFROBAROMETER. (2020). Religion in Africa: Tolerance and trust in leaders are high, but many 

would allow regulation of religious speech (Afrobarometer Dispatch n°339). Par Brian HOWARD. 

4. AIB. (2025, 29 avril). Refus de l’aliénation : Le capitaine Ibrahim Traoré ou le cauchemar de 

l’impérialisme. Agence d’Information du Burkina. Récupéré de 

https://www.aib.media/regions/2025/04/29/refus-de-lalienation-le-capitaine-ibrahim-traore-ou-le-

cauchemar-de-limperialisme 

5. AKE, Claude. (1981). A political economy of Africa. London : Longman. 

6. Anadolu Agency. (2015, 31 mars). Le Burkina Faso offre à l’Afrique un modèle de transition apaisée. 

Anadolu Agency. Récupéré de https://www.aa.com.tr/fr/politique/le-burkina-faso-offre-%C3%A0-

lafrique-un-mod%C3%A8le-de-transition-apais%C3%A9e/62024 

7. ARNAUD, Jean. (1973). La politique étrangère de la Haute-Volta de 1960 à 1970. Ouagadougou : 

Université de Ouagadougou. 

8. ASONGU, Simplice A., & NWACHUKWU, Jacinta C. (2016a). The role of lifelong learning on 

political stability and non violence: Evidence from Africa. Journal of Economic Studies, 43(1), 141–

164. https://doi.org/10.1108/JES-06-2014-0087 

9. BAMBA, Abdoulaye. (2016). African Miracle, African Mirage: Transnational Politics and the Paradox 

of Modernization in Ivory Coast. Athens : Ohio University Press. 

10. BBC Afrique. (2024). Deepfakes et célébrités utilisés pour glorifier le dirigeant du Burkina Faso. 

BBC Afrique. Récupéré de https://www.bbc.com/afrique/articles/c3rpw8n0zvxo 

11. BlaiseCompaoré.com. (s.d.). Médiations & Accords de Paix. Récupéré de 

https://www.blaisecompaore.com/en/mediation-peace-agreements 

12. BOURDIEU, Pierre. (1972). Esquisse d’une théorie de la pratique. Paris : Seuil. 

13. CABRAL, Amílcar. (1973). Unity and struggle: Speeches and writings. New York : Monthly Review 

Press. 

14. CAMPBELL, Horace. (1987). Rasta and resistance: From Marcus Garvey to Walter Rodney. Trenton, 

NJ : Africa World Press. 

15. CÉSAIRE, Aimé. (1950). Discours sur le colonialisme. Paris : Réclame. 

https://acp.cd/diplomatie/russie-burkina-faso-ibrahim-traore-souhaite-un-renforcement-de-cooperation-militaire-avec-moscou
https://acp.cd/diplomatie/russie-burkina-faso-ibrahim-traore-souhaite-un-renforcement-de-cooperation-militaire-avec-moscou
https://factuel.afp.com/doc.afp.com.46RX4NP
https://www.aib.media/regions/2025/04/29/refus-de-lalienation-le-capitaine-ibrahim-traore-ou-le-cauchemar-de-limperialisme
https://www.aib.media/regions/2025/04/29/refus-de-lalienation-le-capitaine-ibrahim-traore-ou-le-cauchemar-de-limperialisme
https://www.aa.com.tr/fr/politique/le-burkina-faso-offre-%C3%A0-lafrique-un-mod%C3%A8le-de-transition-apais%C3%A9e/62024
https://www.aa.com.tr/fr/politique/le-burkina-faso-offre-%C3%A0-lafrique-un-mod%C3%A8le-de-transition-apais%C3%A9e/62024
https://doi.org/10.1108/JES-06-2014-0087
https://www.bbc.com/afrique/articles/c3rpw8n0zvxo
https://www.blaisecompaore.com/en/mediation-peace-agreements


Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

512  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

16. CHAFER, Tony, & CUMMING, Gordon. (2002). Beyond Francophonie? The History and Future 

of Franco-African Relations. Modern & Contemporary France, 10(1), 9–24. 

17. CHAFER, Tony. (2002). The End of Empire in French West Africa: France’s Successful 

Decolonization? Oxford : Berg. 

18. CHOULI, Lazare. (2013). Thomas Sankara et la révolution burkinabè : Une expérience de 

développement autocentré. Paris : L’Harmattan. 

19. Commission Économique des Nations Unies pour l’Afrique. (2003). Rapport sur l’état de 

l’intégration régionale en Afrique. Addis-Abeba : CEA. Récupéré de 

https://repository.uneca.org/handle/10855/5458 

20. Commission Économique des Nations Unies pour l’Afrique. (2014). Étude sur le suivi des progrès 

en matière de politique macroéconomique et de convergence institutionnelle en Afrique de l’Ouest. 

Addis-Abeba : CEA.  Récupéré de https://repository.uneca.org/handle/10855/23135 

21. COOPER, Frederick. (2002). Africa since 1940: The Past of the Present. Cambridge : Cambridge 

University Press. 

22. DAVIDSON, Basil. (1981). Amílcar Cabral: Revolutionary leadership and people's war. London : 

Heinemann. 

23. Deutsche Welle. (2020, 10 juillet). Burkina Faso : quel bilan pour Roch Marc Christian Kaboré? DW. 

Récupéré de https://www.dw.com/fr/burkina-faso-quel-bilan-pour-roch-marc-christian-

kabor%C3%A9/a-54134186 

24. DIOP, Cheikh Anta. (1954). Nations nègres et culture. Paris : Présence Africaine. 

25. EDOU MVELLE, André Raphaël. (2010). L’économie des échanges juridico-politiques et stratégico-

symboliques entre médiateurs africains. Sens Public. Récupéré de https://sens-

public.org/articles/833 

26. ENGLEBERT, Pierre. (1996). Burkina Faso : Unsteady Statehood in West Africa. Boulder : Westview 

Press. 

27. FEDERICI, Silvia. (1988). The New International Economic Order and the Revolutionary Project 

of Thomas Sankara. Review of African Political Economy, 15(42), 78–85. 

28. Financial Times. (2024). The cult of Saint Traoré : how a Russia-backed junta leader became an icon. 

Financial Times. Récupéré de https://www.ft.com/content/a6fc98ac-aa6b-428a-9d63-

e4e741524ed6 

29. France 24. (2010, 1 juin). Blaise Compaoré pourrait se désengager du dossier ivoirien. France 24. 

Récupéré de https://www.france24.com/fr/20100601-Sommet-Nice-Blaise-Compaore-

desengager-mediation-dossier-ivoirien 

30. GARVEY, Marcus. (1923). Philosophy and opinions of Marcus Garvey. New York : Universal Negro 

Improvement Association. 

31. GILROY, Paul. (1993). The Black Atlantic: Modernity and double consciousness. Cambridge, MA : 

Harvard University Press. 

32. GUEYE, Cheikh. (2017). Thomas Sankara et les luttes de libération en Afrique. Dakar : Codesria. 

33. GUINGANÉ, Augustin. (1988). La politique étrangère de la Haute-Volta/Burkina Faso (1960-1987). 

Mémoire de maîtrise, Université de Ouagadougou. 

34. HAMA, Baba. (2019). Blaise Compaoré, un artisan de paix : Chronique de médiations. Ouagadougou 

: NetAfrique.net. Récupéré de https://netafrique.net/blaise-compaore-un-artisan-de-paix-

chronique-de-mediations-vue-par-baba-hama 

35. HARSCH, Ernest. (2014). Thomas Sankara: An African Revolutionary. Athens : Ohio University 

Press. 

36. HARSCH, Ernest. (2017). Burkina Faso: A History of Power, Protest, and Revolution. London : Zed 

Books. 

37. HILGERS, Mathieu, & LOADA, Augustin. (2013). Tensions et protestations dans un État africain : 

le Burkina Faso. Paris : Karthala. 

https://repository.uneca.org/handle/10855/5458
https://repository.uneca.org/handle/10855/23135
https://www.dw.com/fr/burkina-faso-quel-bilan-pour-roch-marc-christian-kabor%C3%A9/a-54134186
https://www.dw.com/fr/burkina-faso-quel-bilan-pour-roch-marc-christian-kabor%C3%A9/a-54134186
https://sens-public.org/articles/833
https://sens-public.org/articles/833
https://www.ft.com/content/a6fc98ac-aa6b-428a-9d63-e4e741524ed6
https://www.ft.com/content/a6fc98ac-aa6b-428a-9d63-e4e741524ed6
https://www.france24.com/fr/20100601-Sommet-Nice-Blaise-Compaore-desengager-mediation-dossier-ivoirien
https://www.france24.com/fr/20100601-Sommet-Nice-Blaise-Compaore-desengager-mediation-dossier-ivoirien
https://netafrique.net/blaise-compaore-un-artisan-de-paix-chronique-de-mediations-vue-par-baba-hama
https://netafrique.net/blaise-compaore-un-artisan-de-paix-chronique-de-mediations-vue-par-baba-hama


 
 

Wendgoudi Appolinaire BEYI 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  513 

38. Jeune Afrique. (1984-1987). Discours et interventions de Thomas Sankara. Jeune Afrique. 

39. Jeune Afrique. (2007, mai 21). Intérêts compris. Jeune Afrique. Récupéré de 

https://www.jeuneafrique.com/103179/archives-thematique/interets-compris 

40. Le Monde. (2023, 15 novembre). Le Burkina Faso resserre son alliance avec la Russie. Le Monde. 

Récupéré de https://www.lemonde.fr/afrique/article/2023/11/15/le-burkina-faso-resserre-son-

alliance-avec-la-russie_6200216_3212.html 

41. Le Monde. (2024). Au Burkina Faso, des paramilitaires russes filmés... Le Monde. Récupéré de 

https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/25/au-burkina-faso-des-paramilitaires-russes-

filmes-pour-la-premiere-fois-aux-cotes-du-president_6258245_3212.html 

42. Le Monde. (2024, 6 juillet). Afrique de l’Ouest : AES et Cedeao, à chacun son sommet. Le Monde. 

Récupéré de https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/06/afrique-de-l-ouest-aes-et-cedeao-

a-chacun-son-sommet_6247331_3212.html 

43. LEJEAL, Frédéric. (2002). Burkina Faso : Un État en quête de nation. Paris : L’Harmattan. 

44. LEJEAL, Frédéric. (s.d.). Maurice Yaméogo (notice historique). Wikipédia. 

45. LUMUMBA, Patrice. (1961). Discours à la Table Ronde de Bruxelles et autres écrits politiques. 

Bruxelles. 

46. MADORE, Frédéric. (2017). Thomas Sankara, icône des résistances africaines et mondiales. 

Cahiers d’études africaines, 225, 165–190. 

47. MAKINDA, Samuel, OKUMU, Wafula, & MICKLER, David. (2015). The African Union: 

Addressing the challenges of peace, security, and governance. London : Routledge. 

48. MARABLE, Manning. (1998). Malcolm X: A life of reinvention. New York : Viking. Récupéré de 

https://medias24.com/agence-presse/burkina-kabore-investi-et-marque-la-fin-de-la-transition-post-

compaore 

49. Medias24. (2015, 29 déc.). Burkina : Kaboré investi… Medias24. 

50. NKRUMAH, Kwame. (1963). Africa Must Unite. London : Heinemann. 

51. NYERERE, Julius. (1968). Ujamaa: Essays on socialism. Dar es Salaam : Oxford University Press. 

52. OTAYEK, René. (1984). Le Burkina Faso : du militaire au révolutionnaire. Politique Africaine, 

(16), 37–52. 

53. OTAYEK, René. (1989). Le Burkina entre révolution et rectification. Politique Africaine, (33), 7–

23. 

54. PRAH, Kwesi Kwaa. (2006). Sankara and the Intellectual Foundations of African Revolution. 

African Sociological Review, 10(1), 17–32. Récupéré de https://www.presidencedufaso.bf/roch-marc-

christian-kabore-appelle-le-conseil-de-paix-et-de-securite-a-plus-de-fermete 

55. Présidence du Faso. (2020, 8 février). Roch Marc Christian Kaboré appelle… Présidence du Faso. 

Récupéré de https://www.presidencedufaso.bf/defense-nationale-roch-marc-christian-kabore-a-

lecoute-des-hommes 

56. Présidence du Faso. (2021, 9 juillet). Défense nationale… Présidence du Faso. Récupéré de 

https://www1.rfi.fr/actufr/articles/118/article_85743.asp 

57. Radio France Internationale. (2009, 14 janvier). Blaise Compaoré, médiateur… RFI Afrique. 

58. RODNEY, Walter. (1972). How Europe underdeveloped Africa. Dar es Salaam : Tanzania Publishing 

House. 

59. SAIDOU, Abdoul Karim. (2020). L’après-Compaoré au « concret ». Politique et Sociétés, 39(2), 81–

110. Récupéré de https://ouci.dntb.gov.ua/works/7qwnnj5l 

60. SANKARA, Thomas. (1984). Discours à l’Assemblée générale des Nations Unies. New York : ONU. 

61. SANKARA, Thomas. (1987). Discours sur la dette. Addis-Abeba : OUA. 

62. SANKARA, Thomas. (1988). La liberté contre le destin. Paris : L’Harmattan. 

63. SCHMIDT, Elizabeth. (2005). Mobilizing the Masses: Gender, Ethnicity, and Class in the Nationalist 

Movement in Guinea, 1939–1958. Portsmouth : Heinemann. 

https://www.jeuneafrique.com/103179/archives-thematique/interets-compris
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2023/11/15/le-burkina-faso-resserre-son-alliance-avec-la-russie_6200216_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2023/11/15/le-burkina-faso-resserre-son-alliance-avec-la-russie_6200216_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/25/au-burkina-faso-des-paramilitaires-russes-filmes-pour-la-premiere-fois-aux-cotes-du-president_6258245_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/25/au-burkina-faso-des-paramilitaires-russes-filmes-pour-la-premiere-fois-aux-cotes-du-president_6258245_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/06/afrique-de-l-ouest-aes-et-cedeao-a-chacun-son-sommet_6247331_3212.html
https://www.lemonde.fr/afrique/article/2024/07/06/afrique-de-l-ouest-aes-et-cedeao-a-chacun-son-sommet_6247331_3212.html
https://medias24.com/agence-presse/burkina-kabore-investi-et-marque-la-fin-de-la-transition-post-compaore
https://medias24.com/agence-presse/burkina-kabore-investi-et-marque-la-fin-de-la-transition-post-compaore
https://www.presidencedufaso.bf/roch-marc-christian-kabore-appelle-le-conseil-de-paix-et-de-securite-a-plus-de-fermete
https://www.presidencedufaso.bf/roch-marc-christian-kabore-appelle-le-conseil-de-paix-et-de-securite-a-plus-de-fermete
https://www.presidencedufaso.bf/defense-nationale-roch-marc-christian-kabore-a-lecoute-des-hommes
https://www.presidencedufaso.bf/defense-nationale-roch-marc-christian-kabore-a-lecoute-des-hommes
https://www1.rfi.fr/actufr/articles/118/article_85743.asp
https://ouci.dntb.gov.ua/works/7qwnnj5l


Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec 

 les modalités des régimes au Burkina Faso, des indépendances à nos jours  

514  Décembre  2025    pp. 499 – 514 

64. SELASSIÉ, Haïlé. (1963). Discours à l’Organisation de l’Unité Africaine. Addis-Abeba. 

65. SENGHOR, Léopold Sédar. (1964). Liberté I : Négritude et humanisme. Paris : Seuil. 

66. SKINNER, Elliott P. (1989). The Mossi of Burkina Faso: Chiefs, Politicians and Soldiers. Prospect 

Heights : Waveland Press. 

67. SOMÉ, Pierre. (1990). Histoire politique du Burkina Faso : de l’indépendance à la révolution de 1983. 

Ouagadougou : Presses Universitaires. 

68. TERTAIS, Bruno. (1988). Thomas Sankara ou l’espoir assassiné. Paris : L’Harmattan. 

69. WADR. (2025, mai). Burkina Faso–Russie : Ibrahim Traoré et Vladimir Poutine renforcent leur 

coopération. West African Defense Review. Récupéré de https://wadr.org/fr/burkina-faso-russie-

ibrahim-traore-et-vladimir-poutine-renforcent-leur-cooperation 

70. Wikipedia. (s.d.). Ibrahim Traoré – Foreign relations shift from France to Russia. Wikipedia. 

Récupéré de https://en.wikipedia.org/wiki/Ibrahim_Traor%C3%A9 

71. Wikipedia. (s.d.). Mouvement patriotique pour la sauvegarde et la restauration. Wikipedia. Récupéré 

de https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_patriotique_pour_la_sauvegarde_et_la_restauration 

72. YAMEOGO, Maurice. (1962). Discours politiques et allocutions. Archives nationales du Burkina 

Faso. 

73. ZEILIG, Leo. (2007). Thomas Sankara: A revolutionary in Cold War Africa. London : Zed Books. 

https://wadr.org/fr/burkina-faso-russie-ibrahim-traore-et-vladimir-poutine-renforcent-leur-cooperation
https://wadr.org/fr/burkina-faso-russie-ibrahim-traore-et-vladimir-poutine-renforcent-leur-cooperation
https://en.wikipedia.org/wiki/Ibrahim_Traor%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_patriotique_pour_la_sauvegarde_et_la_restauration

