
 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  371 

LES RELIGIONS AFRICAINES ET LA PROBLÉMATIQUE DU MONOTHÉISME 

: UN REGARD PHILOSOPHIQUE SUR LE CAS DU VODOU 

 

 

 
Théodore HONBA  

Université de Douala 

📧 theodorehonba@gmail.com 
 

 

RESUMÉ : Vulgairement traitées de polythéistes et d’animistes par des anthropologues 

africanistes, et objet de mépris et de rejet par les adeptes des religions dites révélées, les 

religions africaines ne reçoivent presque ni l’attention ni le respect qui leur sont dus. Ce qui 

relève quelques fois de l’ignorance de leur fonctionnement. Pourtant, le vodou nous offre un 

bel exemple d’accueil, de respect de la différence et de capacité à cohabiter avec les autres 

religions, chrétiennes et musulmane. La réflexion que nous voulons mener dans cet article se 

présente comme une volonté de réhabilitation du vodou comme système religieux et 

philosophique capable de contribuer à l’épanouissement de l’homme africain. 

Mots clés : Religions africaines, vodou, monothéisme, polythéisme, religions révélées 

 

AFRICAN RELIGIONS AND THE PROBLEM OF MONOTHEISM: A 

PHILOSOPHICAL LOOK AT THE CASE OF VOODOO 

  

ABSTRACT : Vulgarly treated as polytheists and animists by Africanist anthropologists, and 

objects of contempt and rejection by followers of so-called revealed religions, African religions 

almost never receive the attention or respect they deserve. Yet, Vodou offers a fine example of 

welcome, respect for difference, and the ability to coexist with other religions, both Christian 

and Muslim. The reflection we wish to pursue in this article presents itself as a desire to 

rehabilitate Vodou as a religious and philosophical system capable of contributing to the 

development of African humanity. 

Keywords: African religions, vodou, monotheism, polytheism, revealed religions 

 

 

 

 

 

[Etapes de traitement de l’article] 

Date de soumission : 12-10-2025 / Date de retour d’instruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025 

mailto:theodorehonba@gmail.com


Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

372  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

 

Introduction 

L’homme, être en quête de sens et de transcendance, a toujours cherché à concevoir 

l’Absolu comme un idéal structurant sa relation au monde et au sacré. Au-delà de la diversité 

qui caractérise l’humain, on constate que toutes les sociétés croient au sacré, à un être 

transcendant. Le vodou fait alors partie de cette kyrielle de religions qu’on trouve en Afrique 

avec sa cohorte de spécificités. Dans une perspective souvent marquée par l’eurocentrisme, le 

vodou a longtemps été perçu comme une religion polythéiste, perception que nous souhaitons 

interroger ici. Or, essentiellement monothéiste à l’instar des autres expressions religieuses 

négro-africaines ancestrales, le vodou ne saurait se départir de sa mission émancipatrice. Cette 

étude vise à analyser les fondements du vodou afin d’en comprendre les articulations 

doctrinales, les spécificités et la portée philosophique. Elle cherche aussi à montrer que le 

vodou, souvent mal interprété, ne relève pas du polythéisme et à mettre en lumière sa portée 

spirituelle et culturelle pour l’épanouissement des sociétés africaines. Plus spécifiquement, le 

but de notre investigation est la remise en cause de la classification traditionnelle des religions 

africaines reléguées au rang de religions polythéistes par des canons occidentaux. Autrement 

dit, le vodou pourrait-il revêtir le manteau d’une religion polythéiste sans que cela ne tourne à 

la déconsidération ? Cette préoccupation nous amènera à questionner le vodou dans son essence 

et dans son fonctionnement. Dès lors, S’agit-il d’un élément perturbateur ou d’une voie de salut 

capable de sortir l’Afrique de son sous-développement ? 

 

1. Le vodou : univers sémantique et trajectoire historique 

Le vodou s’inscrit parmi les religions africaines, dont il illustre la diversité et la richesse 

symbolique. Pour mieux aborder cette partie, nous essayons de revenir sur la définition du 

vodou, puis son histoire et sa couverture géographique, et enfin son mode de fonctionnement. 

1.1. Qu’est-ce-que le vodou ? 

Le mot vodou est formé de vo qui signifie « mets-toi à l’aise » et du, puiser, en langue 

fongbe, du sud Bénin. Littéralement, il signifie « mets-toi à l’aise pour puiser ». Selon 

Barthélémy Adoukonou, le terme vodou renvoie à plusieurs notions telles que l’esprit, le divin, 

ou encore le mystère. Le vodou apparaît ainsi, selon lui comme « le désir du divin dans 

l’homme ». C’est en prolongeant les recherches de Mgr Adoukonou que Mgr Robert Sartre écrit 

que : « Le vodu est un humanisme, c’est-à-dire un effort de l’homme pour articuler son destin 

en gamme d’interrogations et de réponses à des questions ultimes, sans que chez lui l’épaisseur 

du social dans lequel s’articule cet effort soit suffisamment analysée et sans que le rapport avec 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  373 

le « Gbédoto » (créateur) soit suffisamment clarifié ».  (Maurice AHANHANZO GLELE, 

1981, 28.) Ahanhanzo Glèlè, qui cite ce dernier, se demande avec raison s’il ne s’agit pas là 

« d’une tentative de récupération et d’appropriation du Vodu par les théologiens africains, afin 

d’en faire une pierre d’attente du christianisme ». Cela nous paraît tout à fait possible dans la 

mesure où nous avons à faire à deux prélats d’Église qui s’expriment. Il nous semble donc 

normal que le vodou soit vu par eux sous l’angle de la théologie chrétienne. 

Pour Placide Sossou, prêtre de l’Église catholique, « Le vodou est un syncrétisme qui 

prend ses racines dans les traditions animistes et polythéistes, en intégrant plus tard, sous 

l’influence des colons qui ont sévèrement réprimé ces croyances, certains aspects du 

christianisme ». (Placide SOSSOU, 2024 :24.). Sa définition nuance ainsi et relativise celle de 

Kerboull qui estime plutôt que le vodou est un « syncrétisme de polythéisme africain et de 

christianisme catholique ».  (Jean KERBOULL, 1973 :5). Les affirmations de ces deux derniers 

auteurs méritent d’être nuancées. En effet, le syncrétisme, dont ils parlent et qui allierait les 

pratiques animistes et chrétiennes, concerne uniquement et exclusivement « Glo ou Goro  

Vodou » qui est d’origine ghanéenne. Les adeptes de ce vodou font leurs cultes les dimanches 

comme les chrétiens, s’habillent en blanc lors de ces cultes, utilisent des bougies, chantent et 

dansent pendant le culte.  

Comme les autres religions africaines, le vodou connaît en son sein une pluralité de 

cultes reposant essentiellement sur celui des ancêtres et des divinités que révèlent les quatre 

différentes cosmogonies portant sur la terre, l’eau et le feu ainsi que nous le verrons plus loin. 

De même, le vodou s’inscrit dans la reconnaissance du salut collectif et non du salut individuel 

comme dans les religions révélées, d’où son mode de relation communautariste. Ce qui lui 

permet d’être en phase avec plusieurs cultures. 

1.2. Vodou : histoire, géographie et diversité culturelle 

L’apparition du vodou remonte très loin dans le temps et se veut co-temporelle à 

l’apparition de l’homme sur la terre, à son désir du divin en lui. Il est donc très difficile de situer 

de manière exacte dans le temps l’apparition du vodou, contrairement à ce que nous ferions 

pour le judaïsme, le christianisme, l’islam, le bouddhisme, le shintoïsme, etc. pour ne citer que 

ces courants religieux.  

Bien qu’il (le vodou) ne prenne pas la même appellation dans tous les pays ni dans toutes 

les régions d’un pays, il est quand même admis aujourd’hui que le Golfe de Guinée est la terre 

d’émergence du vodou et couvre les pays côtiers que sont le Bénin, le Nigeria, le Togo, le 

Ghana, la Côte d’ivoire et bien d’autres pays dont les côtes furent peuplées presque dans les 



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

374  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

mêmes circonstances et pour les mêmes raisons. Ce vodou sera transporté dans les Amériques 

pendant la traite négrière et est pratiqué aujourd’hui dans tous les pays des Amériques où les 

descendants d’anciens esclaves noirs se sont établis. Nous n’en voulons pour preuve que les 

Antilles, Haïti, le Brésil, les Etats-Unis, etc. 

Au Benin par exemple, ce sont les populations du Sud et du Littoral qui le pratiquent. 

On les désigne habituellement par les peuples de l’aire culturelle et linguistique adja-fon, adja-

éwé qui constituent le prolongement de cette branche installée au sud du Togo, du Ghana. À 

ces langues, il faut joindre le Yoruba et les langues affiliées. Dans l’ensemble, nous avons les 

mêmes cosmogonies et conceptions métaphysiques comme arrière fond de ce vodou. C’est dire 

qu’il est impropre, comme on l’entend souvent, de désigner le Bénin en général comme la terre 

du vodou comme si du Nord au Sud et de l’Est à l’Ouest de ce pays, les mêmes pratiques 

religieuses sont vécues.  

Toutes ces évocations nous permettent de comprendre que le vodou tire ses origines 

dans un passé lointain indéfinissable et couvre plusieurs régions dans le monde au-delà de la 

grande partie qu’il a pu conquérir en Afrique. Ce qui nous permet de questionner la nature 

véritable du polythéisme en rapport avec le vodou. 

1.3. Les religions traditionnelles sont-elles polythéistes ? 

En dehors du judaïsme, du christianisme et de l’islam affublés de l’épithète révélés, les 

autres religions au monde sont présentées comme des religions où des adeptes adorent plusieurs 

dieux aux têtes difformes et monstrueuses. Identifier les religions africaines comme non 

seulement animistes, fétichistes et polythéistes, semble être un truisme. Mais s’agit-il d’un 

polythéisme comme nous le font croire certains philosophes, ethnographes et anthropologues ?  

Tout en retenant avec Blyden que « Les fondements de toutes les sciences et des deux grandes 

religions aujourd’hui professées par les races les plus éclairées trouvaient leurs sources en 

Afrique », (Edward WILMOT BLYDEN, 1967 (1888) :116.). Il nous paraît opportun d’attirer 

l’attention du lecteur sur le fait que « (…) les cosmogonies et cosmologies africaines n’ont pas 

été jusqu’ici étudiées dans leur contexte culturel propre, suivant leur vocabulaire indigène. On 

les aborde par référence aux religions importées, en particulier au christianisme ». (Edward 

WILMOT BLYDEN, 1967 (1888) :116.). 

On peut donc comprendre que, relativement à ce que dit Ahanhanzo Glèlè, c’est à cause 

de la soumission à l’aménagement épistémologique occidental que les cultures et les traditions 

semblent, depuis longtemps, condamnées, faute de méthodologie appropriée pour les 

approcher, à s’exprimer selon les canevas sociologiques et anthropo-religieux occidentaux. 

Valentin-Yves Mudimbe s’inscrit dans cette même logique des faits en écrivant que : « Même 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  375 

des anthropologues africains ont décrit leur propre culture à partir de ce point de vue, 

introduisant clandestinement des concepts européens dans les contextes africains, et les faisant 

passer pour de la religion ou de la philosophie africaines. » (Valentin-Yves MUDIMBE, , 

2021 : 182.) 

Le polythéisme, qui admet l’existence de plusieurs dieux, serait exclusivement lié aux 

religions non révélées. À ce titre, l’Afrique et l’Inde constitueraient les terreaux favorables où 

se serait toujours épanoui le polythéisme. Mais il n’est pas difficile de voir qu’une telle 

appréhension des religions africaines taxées de polythéistes et de fétichistes répond à un besoin 

nécessaire : celui de poser les civilisations occidentales comme différentes en tous points de 

celles africaines afin de pouvoir justifier la traite dont les Noirs ont été les victimes. C’est en 

tout cas ce que laisse entendre Léo Frobénius :  

Cependant, la traite des Noirs ne fut jamais une affaire de tout repos ; elle exigeait 

sa justification ; aussi fit-on du Nègre un demi-animal, une marchandise. Et c’est 

ainsi que l’on inventa la notion du fétiche (portugais feticeiro) comme symbole d’une 

religion africaine. Marque de fabrique européenne ! Quant à moi, je n’ai vu dans 

aucune partie de l’Afrique nègre les indigènes adorer les fétiches. (…) L’idée du 

‘’Nègre barbare’’ est une invention européenne qui a, par contre-coup, dominé 

l’Europe jusqu’au début de ce siècle. (Léo FROBENIUS, 1938 : 15)  

Aussi faudrait-il prendre toute la mesure des propos d’Alain Roger Pegha qui, à propos 

de la connotation péjorative du polythéisme, affirme :  

Mais cette définition est celle des monothéistes eux-mêmes qui lui donnent toujours 

une connotation négative. Ils ont cherché à rejeter et à ridiculiser des formes de 

pensées différentes auxquelles ils ne comprenaient pas grand-chose, cependant très 

riches, et à imposer par la force l’idée de leur vrai dieu. C’est pourquoi ils ont fait 

l’amalgame entre croyances populaires et système de pensée où l’homme 

communiait avec les multiples grandes forces de l’univers, manifestation d’un 

principe unique. (Alain Roger PEGHA, 2019 : 43-44.) 

L’Afrique est victime du cadre conceptuel et des problématisations forgés et dictés par 

l’Occident et dans l’engrenage desquels elle a du mal à se sortir. C’est pour cette raison que 

tout concept forgé par un ethnographe, un anthropologue ou tout autre penseur occidental 

prétendant exprimer ou désigner une réalité africaine est toujours accepté et employé sans 

réserve. Tout se passe toujours comme si des Africains attendaient que l’Occident réfléchisse 

ou conceptualise à leur place. Qu’à cela ne tienne. Si l’Occident revendique à raison la tradition 

gréco-romaine et s’identifie par rapport à elle, c’est aussi de plein droit que les Noirs africains 

sont fondés à se réclamer de la tradition égypto-nubienne qui les a faits naître. C’est dans cette 



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

376  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

perspective et dans le but de rappeler l’origine égyptienne de la philosophie grecque que Cheikh 

Anta Diop écrit :C’est aussi le lieu de dire qu’aucune pensée, et en particulier aucune philosophie, ne 

peut se développer en dehors de son terrain historique. Nos jeunes philosophes doivent comprendre cela 

et se doter rapidement des moyens intellectuels nécessaires pour renouer avec le foyer de la philosophie 

en Afrique, au lieu de s’enliser dans le faux combat de l’ethnophilosophie. (Diop CHEIK ANTA, 

1981 :12-13.) 

Nous fondant sur cet héritage à la fois philosophique, religieux, culturel de l’Égypte et 

notamment sur son antique religion qui était monothéiste et dont les cosmogonies négro-

africaines sont le continuum, nous pouvons dire que les religions africaines sont monothéistes. 

Telle est en tout cas la position de beaucoup de spécialistes des religions africaines et 

d’égyptologues tel qu’Alain Roger Pegha qui, à la suite de ceux que nous avons cité plus haut, 

affirme, à propos des Bantu, que : « Au–là des apparences polythéistes, les Bantu sont 

monothéistes parce que qu’ils considèrent qu’il n’y a qu’une âme unique qui habite les objets 

et croient en un dieu transcendant désigné sous plusieurs appellations. » (Alain Roger 

PEGHA : 43). Il poursuit en affirmant que : « De nombreux préjugés peuvent empêcher 

d’analyser sainement d’autres formes de pensée religieuse. Les spécialistes ont souvent eux-

mêmes une religion et jugent celle des autres avec condescendance ». C’est cette 

condescendance qui empêche malheureusement certains spécialistes d’approcher les cultures et 

croyances religieuses qu’ils ne connaissent ou ne comprennent pas et de les étudier en toute 

impartialité et sans préjugés. Carpiceci nous donne une précieuse clé de lecture de la religion 

antique des Pharaons : 

Pour retrouver la profonde émotion que peut donner l’ancienne religion égyptienne, 

celle qui a été le modèle et la source d’inspiration d’une grande partie des religions 

suivantes (y compris la religion hébraïque résolument monothéiste), nous devons 

nous libérer des préjugés et des lieux communs les plus courants. Ceux-ci nous la 

dépeignent comme une forêt touffue de dieux aux monstrueuses têtes d’animaux, 

détachée de toute instance humaine et assombrie par une angoissante terreur de l’au-

delà. (…) (Albert Carlo CARPICECI, 1997 :16.). 

De même,  

Comme toutes les grandes religions, celle des anciens Égyptiens est 

fondamentalement monothéiste. Celle de leurs ancêtres l’était ; (…) Les 

cosmogonies égyptiennes donnent toutes la profonde sensation d’un Dieu unique, 

absolu, principe et fin de toute chose visible et invisible. Création éternelle où les 

dieux ont mille visages et sont les mille manifestations du même dieu comme le sont 

toutes ses créatures et l’humanité entière. (Albert Carlo CARPICECI, 1997 :16.) 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  377 

 

En réalité, comme le remarquent certains spécialistes, c’est bien souvent par erreur, par 

mépris ou condescendance que, se précipitant pour clôturer le débat, certains anthropologues et 

théologiens affirment que les Africains qui n’appartiennent à aucune religion du Livre, sont 

d’office fétichistes, c’est-à-dire des idolâtres, des polythéistes. Or, comme nous dit P. Bouche : 

« Les Noirs ne rendent nullement un culte à la matière, à la foudre, aux serpents, aux statuettes, 

etc. ; mais ils adressent leurs hommages aux esprits, génies ou saints, qui, d’après eux, 

établissent leur séjour dans divers objets ou dans le corps de quelques animaux. » (BOUCHE, 

1885 :56). Voilà autant d’aspects qui font dire à Lafargue que c’est par  

Une interprétation un peu rapide que l’on a parlé d’animisme en entendant 

qu’on prêtait une âme aux choses : cela n’est pas exact ; les choses sont comme un 

réceptacle où les êtres supérieurs viennent habiter ou bien où ils aiment à venir. 

Lorsqu’on honore ces choses, ce n’est pas donc la chose elle-même qu’on honore, 

mais l’être en question est honoré ou adoré (BOUCHE, 1885 :56). 

 

On peut inférer, sans risque de se tromper, que l’Afrique n’est pas cette terre ni 

d’émergence ni de prolifération de religions polythéistes. En effet, que nous prenions le vocable 

de fétichisme ou celui d’animisme, nous pouvons voir que les contenus de ces deux concepts, 

tels que définis par l’anthropologie traditionnelle, n’ont aucune valeur heuristique dans 

l’univers religieux traditionnel africain. Et pour cause, nous avons vu avec Léo Frobénius que 

le fétichisme est une marque de fabrique occidentale visant à justifier l’esclavage des Noirs. 

L’animisme voudrait que la nature soit gouvernée par des âmes analogues à la volonté humaine. 

Or, qui dit animisme évoque les éléments de la nature et les phénomènes telluriques auxquels 

sont rendus des cultes, ce qui sous-entend qu’ils seraient adorés. En réalité, « Les différents 

êtres et phénomènes telluriques ne sont pas adorés pour eux-mêmes, comme des êtres vivants. 

C’est l’esprit qui emprunte leur corps ou leur forme comme un réceptacle qu’on honore et 

adore » (Maurice GLELE AHANHANZO 1981 : 27). C’est pour cette raison que les esprits 

qui habitent les objets liturgiques les quittent dès que ces derniers sont souillés : 

En cas de sacrilège, l’esprit ou la divinité quitte son réceptacle ; de même les vodù 

désertent toute habitation ou tout enclos où se produit un décès. (…) De même, 

lorsqu’un chef de famille meurt, ses vodù et son fà disparaissent avec lui, et les objets 

dans lesquels ils s’incarnaient, parce que vidés de l’esprit divin, deviennent stériles, 

inutiles ; on les détruit. 



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

378  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

  Une analyse qui laisse transparaître plusieurs spécificités dans le fonctionnement du 

vodou avec en toile de fond certaines sanctions en cas d’incartade, de même que les modalités 

de séparation avec l’esprit ou la divinité. 

  

 

2.  Le vodou : fonctionnement et univers initiatique. 

La religion est une institution sociale, une relation de confiance établie entre un groupe 

d’individus et une divinité objet de culte et d’adoration. Il s’agit d’une reconnaissance par 

l’homme d’un pouvoir ou d’un principe supérieur de qui dépend sa destinée et à qui obéissance 

et respect sont dus. Cette brève évocation nous permet d’aborder le fonctionnement et l’univers 

métaphysique du vodou 

2.1. L’univers initiatique du vodou 

Nous verrons ici les personnes intervenant dans un culte vodou et un exemple 

d’initiation ; une manière pour nous de nous introduire au cœur du fonctionnement de cette 

religion. 

- Le corps sacerdotal 

Dans l’aire religieuse et culturelle Adja, Fon, Yoruba et langues affiliées du Bénin, on 

rencontre le Hundeva. Le Hundeva est une personne initiée au premier degré et autorisée à 

entrer dans le Gbalé, une sorte d’enclos destiné à abriter le vodou. Nous avons ensuite le 

Hundoté qui est la personne destinée à être consacrée au vodou dans le sens sponsal du terme 

mais ne l’est pas encore et continue à conserver par conséquent sa liberté. C’est le lieu de 

rappeler que le vodou est toujours l’époux qu’il soit un vodou mâle ou femelle. 

Le Hunso (Hun signifie divinité ; et So : a pris) désigne l’individu donné en mariage au 

vodou et dont ce dernier a pris possession. Le prêtre ou le possesseur d’un vodu peut être appelé 

vodunon, hunnon ou hungbonon. De ce fait, il est au-dessus de tous les initiés dans l’ordre de 

préséance. Selon Ahanhanzo Glèlè : « Tous les initiés ne se vouent pas, ni ne se consacrent pas 

aux divinités, tous ne rentrent pas en religion. Ils peuvent être dans la mouvance des vodu ou 

de leurs prêtres, pratiquer les rites, sans jamais vivre l’expérience vodu, la possession, ce qui 

limite leur connaissance intime du divin ». (Maurice GLELE AHANHANZO,1981 : 29). 

Contrairement aux églises chrétiennes, ces cultes ne sont pas soumis à la présidence 

d’un clergé spécifique. Mais, parfois, ils relèvent du ministère d’un collège sacerdotal qui est 

pour ainsi dire garant et conservateur à la fois des rites et des secrets y relatifs. C’est pour cela 

qu’on rencontre souvent, « dans un même village, dans une même ville, plusieurs groupements 

se réclamant d’une même divinité telle que « Tchankpanan » (chez les Yoruba) ou « Sakpata » 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  379 

(chez les Fon), dieu de la variole avec leurs chefs distincts parfois rivaux. » (Maurice GLELE 

AHANHANZO, 1981 p.30). Dans le vodou, « Il n’existe pas, au niveau d’un État, un chef 

suprême à l’instar des communautés chrétiennes ou même islamiques avec des Imams officiels. 

« L’animisme » sous ses différentes expressions ne se présente pas comme une force organisée, 

structurée ». Certaines divinités comme « tchankpanan » ou encore « Sakpata » sont l’objet de 

cultes, particulièrement ésotériques. La part belle est alors accordée aux initiés ou certaines 

personnes ayant atteint un certain niveau dans le cadre initiatique. 
 

2.2. Processus initiatique dans le vodou 

L’initiation correspond à un ensemble de procédés, de règles à respecter pour être 

membre à part entière d’une société. Cette démarche, comme dans toutes les religions, se trouve 

également au cœur du vodou. Il s’agit de se soumettre à un ensemble d’exigences en vue 

d’accéder au niveau qui vous confère le statut de d’adhérent. L’initiation ainsi apparaît comme 

un acte de démarcation dont le but est de doter une recrue des outils capables de lui permettre 

d’accomplir sereinement et efficacement sa mission dans le but de pérenniser la confrérie.   

D’emblée, nous tenons à préciser que l’initié « est toute sa vie liée par l’obligation du 

secret quand bien même, comme il advient, il se convertit à une religion importée, le 

christianisme ou l’Islam. » Cette interdiction consacre le caractère hautement discret du vodou. 

Aucune tolérance n’est accordée à tout ancien membre qui viendrait à rendre publics certains 

enseignements sensés préserver l’harmonie du groupe. Il s’agit alors de ne pas se laisser infiltrer 

de l’extérieur par certains éléments jugés secrets venus de l’intérieur dont l’auteur serait un 

ancien membre. Faut-il d’ailleurs rappeler que : « Le système d’initiation des sociétés secrètes 

ou ésotériques africaines a inspiré et structuré les Zawia des confréries islamiques de la Vallée 

du Niger. Tout initié dans les Zawia reste tenu par le secret toute sa vie. Ces confréries restent 

secrètes et très fermées » (Placide SOSSOU, 2024 : 32-33).    

 La prudence langagière devient alors un principe fondamental dans le vodou. Il faut dès 

lors adopter une attitude de réserve même après son excommunication. L’on sait très bien que 

chaque religion à ses codes, ses symboles dont l’usage reste à la seule portée des membres, et 

ne devraient en aucun cas faire l'objet d’aucune vulgarisation. 

Nous donnons ici quelques grands moments du processus d’initiation dans le vodou 

Oro. Cette initiation, se déroulant la nuit, se fait dans un couvent où le culte de ladite divinité 

est célébré. Quatre étapes meublent ou jalonnent ce processus. Il s’agit de l’accueil, du 

dévoilement du mystère, de la flagellation et de la manducation, une sorte de communion. Ainsi, 



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

380  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

les futurs initiés sont conduits, de nuit, à l’entrée sombre d’une forêt sacrée ou viennent les 

accueillir de jeunes robustes avec la question ci-après : « Que cherchez-vous ? » 

Les candidats à l’initiation : « Gnanvè », qui se traduit littéralement par : se mélanger 

avec le dieu Oro ou s’unir à lui. Cette expression traduit l’idée d’une fusion, d’une union plus 

intime que l’intime même de l’initié. On voit sans autre explication qu’il s’agit simplement 

d’une demande à l’initiation. On retrouve dans cette demande le sens des questions que Jésus 

posait à tous ceux qui venaient à lui pour toutes raisons, existentielles ou spirituelles : « Que 

veux-tu que je fasse pour toi ? », demandera-t-il à Bartimée, l’aveugle de naissance. 

Après cette réponse, les candidats, les yeux bandés, sont conduits au lieu du déroulement 

proprement dit de l’initiation. On leur intime l’ordre de se coucher à même le sol, face contre 

terre, les bras croisés et le front posé dessus. Le président de cette célébration demande à 

nouveau aux candidats de continuer à garder la même position sans relever la tête sans ouvrir 

les yeux. Après une série de questions aux néophytes par le ministre du culte, il s’ensuit la 

monstration d’une petite statue symbolisant le dieu Oro, c’est un moment qu’il convient 

d’appeler celui du dévoilement du mystère. L’étape de la flagellation, comme dans une 

initiation clanique consacrant le passage de l’adolescence à l’âge adulte dans certaines sociétés 

négro-africaines, est celle où est éprouvé le courage des initiés. En effet, ceux-ci doivent 

recevoir des coups de lanière d’une extrême violence sur le dos nu sans se plaindre ni pleurer. 

Cette étape ouvre celle de la manducation, le partage d’une sorte de communion. En effet, une 

assiette en bois est présentée aux initiés. Cette assiette en langue fongbe s’appelle Akloukuwe. 

C’est un récipient ou une assiette locale en bois ou en terre qu’utilisaient les ancêtres. Dans 

cette assiette on dépose du « vegnignan » qui est un mélange de farine de maïs avec de l’huile 

de palme, du poisson et du sel. Cette nourriture est roulée en petites boules que l’initié doit 

consommer en la prenant avec la bouche et non avec la main. 

  L’ensemble de ces étapes montre que le vodou repose sur une organisation rigoureuse 

assurant la cohésion et la pérennité du groupe initiatique. Cela laisse transparaître les indices 

d’une société dont le fonctionnement ne souffre d’aucun élément perturbateur. 
 

3. Vodou, identité et émancipation en Afrique 

Comme toute religion, le vodou ne s’est pas contenté de rester dans les écrits sans proposer les 

voix d’émancipation pour l’Afrique. C’est dans ce cadre que nous constaterons la mise en place 

de certaines pratiques et la défense de certaines valeurs au profit du continent noir afin que ce 

dernier puisse trouver le chemin de son développement. 

3.1. Le vodou comme vecteur de préservation des valeurs humaines 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  381 

Ahanhanzo Glèlè déclare que les temples vodou sont non seulement des lieux de haute 

religiosité et de spiritualité mais aussi une école où tout adepte, parvenu à un degré donné, doit 

pouvoir soigner et guérir des patients souffrant de maladies naturelles ou victimes 

d’empoisonnement ou d’envoûtement ; sait utiliser certains secrets et pouvoirs mystiques pour 

lancer de mauvais sorts, en d’autres termes pour faire du mal à autrui. Cependant, 

l’enseignement se clôture toujours par la mise en garde de l’adepte contre les conséquences 

qu’il encourt dans l’immédiat ou plus tard à commettre le mal. Toutes les divinités ne 

tolèreraient pas d’ailleurs que leurs adeptes fassent du mal à leurs semblables, même pas par 

vengeance ou par légitime défense. La vengeance appartient à la nature et non à un mortel, dit-

on. 

La vocation première de toute religion est de se mettre au service prioritairement des 

individus adeptes de cette religion. À titre extensif et à but social, le vodou est ouvert à tous les 

membres de la société où il est pratiqué et voudrait apporter des solutions aux problèmes 

humains de ceux-là à condition qu’ils en fassent la demande. Il est courant que des femmes, des 

hommes, atteints de maladies mystérieuses ou en proie à des difficultés de toutes sortes : 

envoûtements, recherche d’une âme sœur, quête de fécondité, de virilité, recherche de travail et 

bien d’autres raisons, se rapprochent des prêtres de vodou auxquels ils soumettent leurs 

préoccupations et attendent de ces derniers qu’ils entrent en communication avec l’invisible 

dont ils sollicitent l’aide. 

Par leurs capacités à agir sur les éléments de la nature, les prêtres du vodou sont 

habituellement sollicités par les dirigeants et décideurs politiques en vue de la résolution de 

certaines crises sociales à volet métaphysique. C’est ainsi qu’imbus des secrets et des 

puissances qu’ils détiennent, ces prêtres sont en mesure, en cas de sécheresse prolongée ou 

d’absence de pluie en période pluvieuse, de faire fléchir les forces surnaturelles pour que les 

écluses du ciel s’ouvrent et laisser arroser la terre de leurs filets liquides. Bien des épidémies 

d’origine biochimique ou inconnue sont souvent conjurées aux moyens de sacrifices expiatoires 

et propiatoires. Délobsom traduit cet état de fatalité contre lequel l’Homme noir lutte et a 

recours à l’invisible lorsqu’il écrit :  

Cependant la société noire est organisée de manière à lutter de son mieux contre 

l’hostilité de l’ambiance. Elle exploite les moindres possibilités de lutter de son 

mieux contre l’hostilité de l’ambiance. Elle exploite les moindres possibilités de la 

nature. Elle est d’une contexture serrée. L’individu n’est point abandonné au hasard. 

Il appartient à un clan hiérarchisé. Il obéit à la coutume qu’établirent ses aïeux pour 

s’adapter aux luttes et aux nécessités de la brousse, comprendre ses exigences, 

prévoir et éviter l’évènement fortuit. (DELOBSOM, Dim, 1934 :14.)  

Tout cela, néanmoins, ne met pas le vodou à l’abri des dérapages dont il pourrait se 

rendre coupable à l’interne, dérapages pouvant faire de lui un dangereux instrument aux mains 

à la fois des officiants, que sont les prêtres, que des adeptes perpétuels et occasionnels, que sont 



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

382  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

leurs clients. Entre ces deux protagonistes s’établit souvent une relation de confiance et de 

confidentialité que le prêtre n’a pas le droit de violer. C’est dans cette perspective que Jean 

Kerboull remarque, à propos du champ magnétique du vodou haïtien, qu’il est partagé entre un 

pôle du sacrifice et un pôle du maléfice. Selon lui, les serviteurs feraient nettement « le départ 

entre les pratiques qu’ils nomment « simples » et celles qu’ils nomment « magie », c’est-à-dire 

rattachées à la magie noire. Leur religion elle-même, ils la désignent sous le nom de « L’Afrique 

Guinée » ou, par abréviation, « L’Afrique ». Ils ne l’appellent jamais -notons-le - Vaudou. » 

(Jean KERBOULL, 1973: 206). 

Il se dégage donc, de ce qui précède, que la stricte observance des lois et principes 

attachés à chaque divinité honorée et sollicitée est merveilleusement récompensée. Bienfaits, 

paix, santé et autres libéralités sont accordés à qui sait faire preuve de piété religieuse 

inconditionnelle. Entre chaque divinité et son adepte existe un contrat synallagmatique dont la 

rupture unilatérale par ce dernier engendre bien souvent de très lourdes conséquences pouvant 

conduire à la mort si rien n’est fait pour apaiser le courroux de ladite divinité. C’est dire que le 

vodou rendrait d’excellents services à la société si certains ne l’utilisaient pas pour nuire à leurs 

semblables par méchanceté gratuite. 

3.2. Analyse du rôle du vodou dans les dynamiques socio-économiques et politiques 

Il existe de tout temps une interaction, une sorte de flux nerveux ou de vase 

communiquant entre religion, économie et politique. La religion, bien souvent, sinon presque 

toujours, se met au service de ces secteurs pour le bénéfice de l’homme. Contrairement à ce que 

l’on pourrait croire, les prêtres du vodou sont très souvent sollicités par les adeptes exerçant 

dans les secteurs d’activités que nous avons énoncés supra. Les rôles de ces prêtres se limitent 

à fournir des services magico-religieux à ces adeptes en vue de la bonne marche de leurs 

activités respectives, des remèdes de chance qu’ils donnent aux politiciens à l’approche des 

élections de divers ordres. La présence de ces prêtres aux côtés de ces politiciens clients est 

parfois interprétée comme un appel tacite à voter pour eux. Jean Kerboull exprime cet état de 

fait relativement au vodou haïtien quand il écrit que : « Pour l’élite citadine, le Vaudou peut 

être un thème sentimental ou patriotique, et, pour certains, un tremplin politique en temps 

d’élections comme nous l’avons vu. » (Jean KERBOULL, 1973 : 24.) 

Il n’est pas rare non plus que les ministres du vodou se voient inviter par des dirigeants 

politiques à procéder à des exorcismes de certains endroits jugés critiques, tels des axes routiers 

où l’on note la récurrence d’accidents mortels du fait supposé qu’un esprit malveillant y 

habiterait. Parfois aussi, la réalisation d’infrastructures d’utilité publique sur des domaines 

publics est souvent précédée de leur exorcisme. Ces endroits abriteraient des esprits 

extrêmement puissants, dangereux et impitoyables et dont le but est précisément de les y faire 

partir. 

Quoi qu’il en soit, les adeptes, qui sollicitent ainsi les services magico-religieux des 

prêtres, s’en sortent généralement satisfaits ; les cadres publics et privés qui gravissent des 

échelons, jouissent de promotion à des postes de leur choix, après s’être astreints à des rituels 

imposés par les prêtres ; les hommes politiques qui sont nommés à des postes d’envergure dans 

l’appareil politique de l’État ou à des postes internationaux, etc. Ahanhanzo Glèlè évoque le 

recours constant aux forces surnaturelles par les politiciens pour accéder au pouvoir, le 

conserver et le consolider. Selon lui, ces hommes politiques, des chefs d’État y compris, 

entretiendraient des marabouts et des féticheurs qui leur confectionneraient des talismans, des 



 
 

Théodore HONBA 
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  383 

gris-gris. Il se garde d’insister « sur ces pratiques fétichistes, de sorcellerie ou « magie noire », 

les pactes de sang pour conquérir le pouvoir ou pour s’y maintenir, et même au plan 

administratif pour se faire nommer à telle direction de service et y demeurer, quand bien même 

on se révélerait incapable. » (Maurice GLELE AHANHANZO, 1981 : 149). À l’en croire, des 

chrétiens et musulmans recourraient à des pratiques similaires, (récitations de chapelet, de 

psaumes, messes, neuvaines de prière, port de scapulaires, médailles miraculeuses), et « il est 

délicat et difficile d’appréhender et de traiter scientifiquement, et qui sont profondément 

enracinées dans la mentalité africaine, sans que ce trait lui soit spécifique.  
 

Conclusion 

L’analyse menée sur les religions africaines traditionnelles a permis de dégager les 

spécificités du vodou dans l’aire culturelle de l’Afrique noire, en soulignant sa profondeur 

historique et spirituelle. Une tentative pour cerner cette religion nous a conduits dans un premier 

temps à définir ce qu’on entend par le vocable vodou. Cette clarification conceptuelle nous a 

ouvert les portes à l’histoire du vodou dont nous avons vu qu’il remonte aussi loin que possible 

dans le temps et se veut antérieur à l’avènement du judaïsme, christianisme et islam pour ne 

citer que ces religions. Nous avons, à cet effet, jugé nécessaire pour une compréhension 

holistique de cette religion, d’en décrire le fonctionnement. Dans celui-là, nous avons donné 

quelques éléments essentiels permettant de faire la différence entre les différentes divinités du 

panthéon fon de même qu’une vue sur le corps sacerdotal qui anime les différents cultes.  

Toute religion impliquant un rite initiatique pour tout adepte désireux d’y appartenir, 

nous avons cru opportun de décrire le rite d’initiation au vodou Oro. Dès lors, le panthéon 

africain, survivance et continuum vivant de celui égypto-nubien, est peuplé d’innombrables 

déités longtemps considérées et rangées dans le placard du polythéisme par l’anthropologie 

coloniale dont les études démontrent aujourd’hui qu’elle avait tout intérêt à faire apparaître les 

Noirs africains comme des prostitués religieux, incapables d’identifier l’Être suprême qui paraît 

si évident dans les religions du livre. D’où cet appel à la prudence vis-à-vis du vodou tel que le 

précise Alberto Carlo Carpiceci « conserver ces préjugés reviendrait à juger ces religions 

comme faussées par ces innombrables images qui apparaissent, à une mentalité superficielle ». 

(Alberto Carlo CARPICECI :16.). Nous avons pu voir, tout au long de ce travail, relativement 

au cas du vodou, que les religions africaines sont foncièrement et ontologiquement 

monothéistes et que les déités qui font l’objet de cultes dans ce paysage religieux ne sont pas, 

à proprement parler, les rivales de l’Être suprême, mais plutôt des intermédiaires entre les 

humains et cet Être immanent. Ce qui ne constitue aucun obstacle pour le développement de 

l’Afrique dont les valeurs sont en adéquation avec nos réalités socio-culturelles. 

 

BIBLIOGRAPHIE 

ADOUKONOU Barthélémy, 1979, La mort dans la vie africaine, Paris, Présence Africaine, 

Unesco, 336p. 

DELOBSON Dim, 1934, Les secrets des sorciers noirs, Paris, Emile Noury, 320p. 

DIOP Cheikh Anta, 1981, Civilisation ou barbarie, Paris, Présence Africaine, 526p. 

DOUCHE P. 1885, Le Côté des esclaves et le Dahomey, Paris, Plon, 412p.   

FROBÉNIUS Léo, 1938, Histoire de la civilisation africaine, traduit par Back et Ermont, Paris, 

5e édition, Gallimard, 362p.  



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou  

384  Décembre  2025    pp. 371 – 384 

GLÈLÈ AHANHANZO Maurice, 1981, Religion, culture et politique en Afrique Noire, Paris, 

Economica et Présence Africaine, 206p. 

KANE Cheikh Hamidou, 1961, L’aventure ambiguë, Paris, Julliard, 191p. 

KANT Emmanuel, 1905, Critique de la raison pure, Nouvelle traduction avec notes par A. 

TREMESAYGUES et B. PACAUD, Paris, Félix Alcan. 766p. 

KERBOULL Jean, 1973, le vaudou : Magie ou religion ? Paris, Robert Laffont, 348p. 

LAFARGUE Ferdinand M. 1962, in Toynbee, A. J., Traditions et modernisme en Afrique 

noire. Rencontres internationales de Bouaké, janvier Paris, Seuil, 1965, 428p. 

MBOG BASSONG, 2007, La méthode de la philosophie africaine, Paris, L’Harmattan,130p. 

MINTOUME Siméon Clotaire, 2021, Morale et Religion chez Kant et Levinas. Exposé critique 

de la culture de l’autonomie humaine, Paris, L’Harmattan, 134p. 

NAZI Boni, 1962, Le crépuscule des temps anciens, Paris, Présence Africaine, 255p. 

PEGHA Alain Roger, 2019, Survivances de la culture égypto-nubienne chez les Bantu. Essai 

sur les fondements pharaoniques de la renaissance africaine, Paris, L’ Harmattan, 242p. 

SOSSOU Placide, 2024, Église catholique face au cléricalisme et ses structurations perverses 

et criminelles, Paris, éd. Vérone, 332p. 


