Théodore HONBA

LES RELIGIONS AFRICAINES ET LA PROBLEMATIQUE DU MONOTHEISME
: UN REGARD PHILOSOPHIQUE SUR LE CAS DU VODOU

[Bapes de traitement de larticle]

Date de sourrission : 12-10-2025 / Date de retour dinstruction : 15-10-2025 / Dete de publication : 12-12-2025

Théodore HONBA
Université de Douala
& theodorehonba@gmail.com

RESUME : Vulgairement traitées de polythéistes et d’animistes par des anthropologues
africanistes, et objet de mépris et de rejet par les adeptes des religions dites révélées, les
religions africaines ne regoivent presque ni 1’attention ni le respect qui leur sont dus. Ce qui
reléve quelques fois de 1’ignorance de leur fonctionnement. Pourtant, le vodou nous offre un
bel exemple d’accueil, de respect de la différence et de capacité a cohabiter avec les autres
religions, chrétiennes et musulmane. La réflexion que nous voulons mener dans cet article se
présente comme une volonté de réhabilitation du vodou comme systeme religieux et
philosophique capable de contribuer a I’épanouissement de I’homme aftricain.

Mots clés : Religions africaines, vodou, monothéisme, polythéisme, religions révélées

AFRICAN RELIGIONS AND THE PROBLEM OF MONOTHEISM: A
PHILOSOPHICAL LOOK AT THE CASE OF VOODOO

ABSTRACT : Vulgarly treated as polytheists and animists by Africanist anthropologists, and
objects of contempt and rejection by followers of so-called revealed religions, African religions
almost never receive the attention or respect they deserve. Yet, Vodou offers a fine example of
welcome, respect for difference, and the ability to coexist with other religions, both Christian
and Muslim. The reflection we wish to pursue in this article presents itself as a desire to
rehabilitate Vodou as a religious and philosophical system capable of contributing to the
development of African humanity.

Keywords: African religions, vodou, monotheism, polytheism, revealed religions

DJIBOUL | N°10, Vol.1 371


mailto:theodorehonba@gmail.com

Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

Introduction

L’homme, étre en quéte de sens et de transcendance, a toujours cherché a concevoir
1I’Absolu comme un idéal structurant sa relation au monde et au sacré. Au-dela de la diversité
qui caractérise I’humain, on constate que toutes les sociétés croient au sacré, a un étre
transcendant. Le vodou fait alors partie de cette kyrielle de religions qu’on trouve en Afrique
avec sa cohorte de spécificités. Dans une perspective souvent marquée par 1’eurocentrisme, le
vodou a longtemps été percu comme une religion polythéiste, perception que nous souhaitons
interroger ici. Or, essenticllement monothéiste a 1’instar des autres expressions religicuses
négro-africaines ancestrales, le vodou ne saurait se départir de sa mission émancipatrice. Cette
étude vise a analyser les fondements du vodou afin d’en comprendre les articulations
doctrinales, les spécificités et la portée philosophique. Elle cherche aussi a montrer que le
vodou, souvent mal interprété, ne releve pas du polythéisme et a mettre en lumiére sa portée
spirituelle et culturelle pour 1’épanouissement des sociétés africaines. Plus spécifiquement, le
but de notre investigation est la remise en cause de la classification traditionnelle des religions
africaines reléguées au rang de religions polythéistes par des canons occidentaux. Autrement
dit, le vodou pourrait-il revétir le manteau d’une religion polythéiste sans que cela ne tourne a
la déconsidération ? Cette préoccupation nous amenera a questionner le vodou dans son essence
et dans son fonctionnement. Dés lors, S’agit-il d’un élément perturbateur ou d’une voie de salut

capable de sortir I’ Afrique de son sous-développement ?

1. Le vodou : univers sémantique et trajectoire historique

Le vodou s’inscrit parmi les religions africaines, dont il illustre la diversité et la richesse
symbolique. Pour mieux aborder cette partie, nous essayons de revenir sur la définition du
vodou, puis son histoire et sa couverture géographique, et enfin son mode de fonctionnement.

1.1. Qu’est-ce-que le vodou ?

Le mot vodou est formé de vo qui signifie « mets-toi a [’aise » et du, puiser, en langue
fongbe, du sud Bénin. Littéralement, il signifie « mets-toi a [’aise pour puiser ». Selon
Barthélémy Adoukonou, le terme vodou renvoie a plusieurs notions telles que I’esprit, le divin,
ou encore le mystére. Le vodou apparait ainsi, selon lui comme «le désir du divin dans
[’homme ». C’est en prolongeant les recherches de Mgr Adoukonou que Mgr Robert Sartre écrit
que : « Le vodu est un humanisme, c’est-a-dire un effort de [’homme pour articuler son destin
en gamme d’interrogations et de réponses a des questions ultimes, sans que chez lui l’épaisseur

du social dans lequel s articule cet effort soit suffisamment analysée et sans que le rapport avec

372 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

le « Gbédoto » (créateur) soit suffisamment clarifié ». (Maurice AHANHANZO GLELE,
1981, 28.) Ahanhanzo Gléle, qui cite ce dernier, se demande avec raison s’il ne s’agit pas la
« d’une tentative de récupération et d’appropriation du Vodu par les théologiens africains, afin
d’en faire une pierre d’attente du christianisme ». Cela nous parait tout a fait possible dans la
mesure ol nous avons a faire a deux prélats d’Eglise qui s’expriment. Il nous semble donc
normal que le vodou soit vu par eux sous I’angle de la théologie chrétienne.

Pour Placide Sossou, prétre de 1’Eglise catholique, « Le vodou est un syncrétisme qui
prend ses racines dans les traditions animistes et polythéistes, en intégrant plus tard, sous
l’influence des colons qui ont séverement réprimé ces croyances, certains aspects du
christianisme ». (Placide SOSSOU, 2024 :24.). Sa définition nuance ainsi et relativise celle de
Kerboull qui estime plutdt que le vodou est un « syncrétisme de polythéisme africain et de
christianisme catholique ». (Jean KERBOULL, 1973 :5). Les affirmations de ces deux derniers
auteurs méritent d’étre nuancées. En effet, le syncrétisme, dont ils parlent et qui allierait les
pratiques animistes et chrétiennes, concerne uniquement et exclusivement « Glo ou Goro
Vodou » qui est d’origine ghanéenne. Les adeptes de ce vodou font leurs cultes les dimanches
comme les chrétiens, s’habillent en blanc lors de ces cultes, utilisent des bougies, chantent et
dansent pendant le culte.

Comme les autres religions africaines, le vodou connait en son sein une pluralité de
cultes reposant essentiellement sur celui des ancétres et des divinités que révelent les quatre
différentes cosmogonies portant sur la terre, I’eau et le feu ainsi que nous le verrons plus loin.
De méme, le vodou s’inscrit dans la reconnaissance du salut collectif et non du salut individuel
comme dans les religions révélées, d’ou son mode de relation communautariste. Ce qui lui
permet d’étre en phase avec plusieurs cultures.

1.2. Vodou : histoire, géographie et diversité culturelle

L’apparition du vodou remonte trés loin dans le temps et se veut co-temporelle &
’apparition de I’homme sur la terre, a son désir du divin en lui. Il est donc trés difficile de situer
de maniére exacte dans le temps 1’apparition du vodou, contrairement a ce que nous ferions
pour le judaisme, le christianisme, 1’islam, le bouddhisme, le shintoisme, etc. pour ne citer que
ces courants religieux.

Bien qu’il (Ie vodou) ne prenne pas la méme appellation dans tous les pays ni dans toutes
les régions d’un pays, il est quand méme admis aujourd’hui que le Golfe de Guinée est la terre
d’émergence du vodou et couvre les pays cotiers que sont le Bénin, le Nigeria, le Togo, le

Ghana, la Cote d’ivoire et bien d’autres pays dont les cotes furent peuplées presque dans les

DJIBOUL | N°10, Vol.1 373



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

mémes circonstances et pour les mémes raisons. Ce vodou sera transporté dans les Amériques
pendant la traite négriére et est pratiqué aujourd’hui dans tous les pays des Amériques ou les
descendants d’anciens esclaves noirs se sont établis. Nous n’en voulons pour preuve que les
Antilles, Haiti, le Brésil, les Etats-Unis, etc.

Au Benin par exemple, ce sont les populations du Sud et du Littoral qui le pratiquent.
On les désigne habituellement par les peuples de I’aire culturelle et linguistique adja-fon, adja-
éwé qui constituent le prolongement de cette branche installée au sud du Togo, du Ghana. A
ces langues, il faut joindre le Yoruba et les langues affiliées. Dans I’ensemble, nous avons les
mémes cosmogonies et conceptions métaphysiques comme arriére fond de ce vodou. C’est dire
qu’il est impropre, comme on 1’entend souvent, de désigner le Bénin en général comme la terre
du vodou comme si du Nord au Sud et de I’Est & I’Ouest de ce pays, les mémes pratiques
religieuses sont vécues.

Toutes ces évocations nous permettent de comprendre que le vodou tire ses origines
dans un passé lointain indéfinissable et couvre plusieurs régions dans le monde au-dela de la
grande partie qu’il a pu conquérir en Afrique. Ce qui nous permet de questionner la nature
veritable du polythéisme en rapport avec le vodou.

1.3. Les religions traditionnelles sont-elles polythéistes ?

En dehors du judaisme, du christianisme et de I’islam affublés de 1’épithéte révélés, les
autres religions au monde sont présentées comme des religions ou des adeptes adorent plusieurs
dieux aux tétes difformes et monstrueuses. Identifier les religions africaines comme non
seulement animistes, fétichistes et polythéistes, semble étre un truisme. Mais s’agit-il d’un
polythéisme comme nous le font croire certains philosophes, ethnographes et anthropologues ?
Tout en retenant avec Blyden que « Les fondements de toutes les sciences et des deux grandes
religions aujourd’hui professées par les races les plus éclairées trouvaient leurs sources en
Afrique », (Edward WILMOT BLYDEN, 1967 (1888) :116.). Il nous parait opportun d’attirer
I’attention du lecteur sur le fait que « (...) les cosmogonies et cosmologies africaines n’ont pas
été jusqu’ici étudiées dans leur contexte culturel propre, suivant leur vocabulaire indigene. On
les aborde par référence aux religions importées, en particulier au christianisme ». (Edward
WILMOT BLYDEN, 1967 (1888) :116.).

On peut donc comprendre que, relativement a ce que dit Ahanhanzo Gl¢l¢, ¢’est a cause
de la soumission a I’aménagement épistémologique occidental que les cultures et les traditions
semblent, depuis longtemps, condamnées, faute de méthodologie appropriée pour les
approcher, a s’exprimer selon les canevas sociologiques et anthropo-religieux occidentaux.

Valentin-Yves Mudimbe s’inscrit dans cette méme logique des faits en écrivant que : « Méme

374 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

des anthropologues africains ont décrit leur propre culture a partir de ce point de vue,
introduisant clandestinement des concepts européens dans les contextes africains, et les faisant
passer pour de la religion ou de la philosophie africaines. » (Valentin-Yves MUDIMBE, ,
2021 :182.)

Le polythéisme, qui admet I’existence de plusieurs dieux, serait exclusivement li¢ aux
religions non révélées. A ce titre, I’ Afrique et 1’Inde constitueraient les terreaux favorables ot
se serait toujours épanoui le polythéisme. Mais il n’est pas difficile de voir qu’une telle
appréhension des religions africaines taxées de polythéistes et de fétichistes répond a un besoin
nécessaire : celui de poser les civilisations occidentales comme différentes en tous points de
celles africaines afin de pouvoir justifier la traite dont les Noirs ont été les victimes. C’est en
tout cas ce que laisse entendre Léo Frobénius :

Cependant, la traite des Noirs ne fut jamais une affaire de tout repos ; elle exigeait
sa justification ; aussi fit-on du Negre un demi-animal, une marchandise. Et ¢’est
ainsi que I’on inventa la notion du fétiche (portugais feticeiro) comme symbole d’une
religion africaine. Marque de fabrique européenne ! Quant a moi, je n’ai vu dans
aucune partie de I’ Afrique négre les indigénes adorer les fétiches. (...) L’idée du
“’Négre barbare’” est une invention européenne qui a, par contre-coup, dominé
I’Europe jusqu’au début de ce siecle. (Léo FROBENIUS, 1938 : 15)

Aussi faudrait-il prendre toute la mesure des propos d’Alain Roger Pegha qui, a propos
de la connotation péjorative du polythéisme, affirme :

Mais cette définition est celle des monothéistes eux-mémes qui lui donnent toujours
une connotation négative. Ils ont cherché a rejeter et a ridiculiser des formes de
pensées différentes auxquelles ils ne comprenaient pas grand-chose, cependant tres
riches, et a imposer par la force 1’idée de leur vrai dieu. C’est pourquoi ils ont fait
I’amalgame entre croyances populaires et systéme de pensée ou 1’homme
communiait avec les multiples grandes forces de 1’univers, manifestation d’un
principe unique. (Alain Roger PEGHA, 2019 : 43-44.)

L’ Afrique est victime du cadre conceptuel et des problématisations forgés et dictés par
I’Occident et dans I’engrenage desquels elle a du mal a se sortir. C’est pour cette raison que
tout concept forgé par un ethnographe, un anthropologue ou tout autre penseur occidental
prétendant exprimer ou désigner une réalité africaine est toujours accepté et employé sans
réserve. Tout se passe toujours comme si des Africains attendaient que 1’Occident réfléchisse
ou conceptualise a leur place. Qu’a cela ne tienne. Si I’Occident revendique a raison la tradition
gréco-romaine et s’identifie par rapport a elle, c’est aussi de plein droit que les Noirs africains

sont fondés a se réclamer de la tradition égypto-nubienne qui les a faits naitre. C’est dans cette

DJIBOUL | N°10, Vol.1 375



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

perspective et dans le but de rappeler 1’origine égyptienne de la philosophie grecque que Cheikh
Anta Diop écrit :C’est aussi le lieu de dire qu’aucune pensée, et en particulier aucune philosophie, ne
peut se développer en dehors de son terrain historique. Nos jeunes philosophes doivent comprendre cela
et se doter rapidement des moyens intellectuels nécessaires pour renouer avec le foyer de la philosophie
en Afrique, au lieu de s’enliser dans le faux combat de 1’ethnophilosophie. (Diop CHEIK ANTA,
1981 :12-13))

Nous fondant sur cet héritage a la fois philosophique, religieux, culturel de I’Egypte et
notamment sur son antique religion qui était monothéiste et dont les cosmogonies négro-
africaines sont le continuum, nous pouvons dire que les religions africaines sont monothéistes.
Telle est en tout cas la position de beaucoup de spécialistes des religions africaines et
d’égyptologues tel qu’Alain Roger Pegha qui, a la suite de ceux que nous avons cité plus haut,
affirme, a propos des Bantu, que: « Au-la des apparences polythéistes, les Bantu sont
monothéistes parce que qu’ils considerent qu’il n'’y a qu’une adme unique qui habite les objets
et croient en un dieu transcendant désigné sous plusieurs appellations. » (Alain Roger
PEGHA : 43). Il poursuit en affirmant que : « De nombreux préjugés peuvent empécher
d’analyser sainement d’autres formes de pensée religieuse. Les spécialistes ont souvent eux-
mémes une religion et jugent celle des autres avec condescendance ». C’est cette
condescendance qui empéche malheureusement certains spécialistes d’approcher les cultures et
croyances religieuses qu’ils ne connaissent ou ne comprennent pas et de les étudier en toute
impartialité et sans préjugés. Carpiceci nous donne une précieuse clé de lecture de la religion
antique des Pharaons :

Pour retrouver la profonde émotion que peut donner I’ancienne religion égyptienne,
celle qui a été le modéle et la source d’inspiration d’une grande partie des religions
suivantes (y compris la religion hébraique résolument monothéiste), nous devons
nous libérer des préjugés et des lieux communs les plus courants. Ceux-ci nous la
dépeignent comme une forét touffue de dieux aux monstrueuses tétes d’animaux,
détachée de toute instance humaine et assombrie par une angoissante terreur de I’au-
dela. (...) (Albert Carlo CARPICECI, 1997 :16.).
De méme,

Comme toutes les grandes religions, celle des anciens Egyptiens est
fondamentalement monothéiste. Celle de leurs ancétres I’était; (...) Les
cosmogonies égyptiennes donnent toutes la profonde sensation d’un Dieu unique,
absolu, principe et fin de toute chose visible et invisible. Création éternelle ou les
dieux ont mille visages et sont les mille manifestations du méme dieu comme le sont
toutes ses créatures et I’humanité entiére. (Albert Carlo CARPICECI, 1997 :16.)

376 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

En réalité, comme le remarquent certains spécialistes, ¢’est bien souvent par erreur, par
mépris ou condescendance que, se précipitant pour cl6turer le débat, certains anthropologues et
théologiens affirment que les Africains qui n’appartiennent a aucune religion du Livre, sont
d’office fétichistes, ¢’est-a-dire des idolatres, des polythéistes. Or, comme nous dit P. Bouche :
« Les Noirs ne rendent nullement un culte a la matiére, a la foudre, aux serpents, aux statuettes,
etc. ; mais ils adressent leurs hommages aux esprits, génies ou saints, qui, d’apres eux,
établissent leur séjour dans divers objets ou dans le corps de quelques animaux. » (BOUCHE,
1885 :56). Voila autant d’aspects qui font dire a Lafargue que c’est par

Une interprétation un peu rapide que 1’on a parlé¢ d’animisme en entendant
qu’on prétait une &me aux choses : cela n’est pas exact ; les choses sont comme un
réceptacle ou les étres supérieurs viennent habiter ou bien ou ils aiment a venir.
Lorsqu’on honore ces choses, ce n’est pas donc la chose elle-méme qu’on honore,

mais 1’étre en question est honoré ou adoré (BOUCHE, 1885 :56).

On peut inférer, sans risque de se tromper, que I’Afrique n’est pas cette terre ni
d’émergence ni de prolifération de religions polythéistes. En effet, que nous prenions le vocable
de fétichisme ou celui d’animisme, nous pouvons voir que les contenus de ces deux concepts,
tels que définis par I’anthropologie traditionnelle, n’ont aucune valeur heuristique dans
I’univers religieux traditionnel africain. Et pour cause, nous avons vu avec Léo Frobénius que
le fétichisme est une marque de fabrique occidentale visant a justifier I’esclavage des Noirs.
L’animisme voudrait que la nature soit gouvernée par des &mes analogues a la volonté humaine.
Or, qui dit animisme évoque les éléments de la nature et les phénomenes telluriques auxquels
sont rendus des cultes, ce qui sous-entend qu’ils seraient adorés. En réalité, « Les différents
étres et phénomeénes telluriques ne sont pas adorés pour eux-mémes, comme des étres vivants.
C’est [’esprit qui emprunte leur corps ou leur forme comme un réceptacle qu’on honore et
adore » (Maurice GLELE AHANHANZO 1981 : 27). C’est pour cette raison que les esprits
qui habitent les objets liturgiques les quittent des que ces derniers sont souillés :

En cas de sacrilége, I’esprit ou la divinité quitte son réceptacle ; de méme les vodu
désertent toute habitation ou tout enclos ou se produit un déces. (...) De méme,
lorsqu’un chef de famille meurt, ses vodu et son fa disparaissent avec lui, et les objets
dans lesquels ils s’incarnaient, parce que vidés de I’esprit divin, deviennent stériles,

inutiles ; on les détruit.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 377



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

Une analyse qui laisse transparaitre plusieurs specificités dans le fonctionnement du
vodou avec en toile de fond certaines sanctions en cas d’incartade, de méme que les modalités

de séparation avec 1’esprit ou la divinité.

2. Le vodou : fonctionnement et univers initiatique.

La religion est une institution sociale, une relation de confiance établie entre un groupe
d’individus et une divinité objet de culte et d’adoration. Il s’agit d’une reconnaissance par
I’homme d’un pouvoir ou d’un principe supérieur de qui dépend sa destinée et a qui obéissance
et respect sont dus. Cette bréve évocation nous permet d’aborder le fonctionnement et I’univers
métaphysique du vodou

2.1. L’univers initiatique du vodou

Nous verrons ici les personnes intervenant dans un culte vodou et un exemple
d’initiation ; une maniére pour nous de nous introduire au cceur du fonctionnement de cette
religion.

- Le corps sacerdotal

Dans I’aire religieuse et culturelle Adja, Fon, Yoruba et langues affiliées du Bénin, on
rencontre le Hundeva. Le Hundeva est une personne initiée au premier degré et autorisée a
entrer dans le Gbalé, une sorte d’enclos destiné a abriter le vodou. Nous avons ensuite le
Hundoté qui est la personne destinée a étre consacrée au vodou dans le sens sponsal du terme
mais ne 1’est pas encore et continue a conserver par conséquent sa liberté. C’est le lieu de
rappeler que le vodou est toujours 1’époux qu’il soit un vodou male ou femelle.

Le Hunso (Hun signifie divinité ; et So : a pris) désigne 1’individu donné en mariage au
vodou et dont ce dernier a pris possession. Le prétre ou le possesseur d’un vodu peut étre appelé
vodunon, hunnon ou hungbonon. De ce fait, il est au-dessus de tous les initiés dans 1’ordre de
préséance. Selon Ahanhanzo Gléle : « Tous les initiés ne se vouent pas, ni ne se consacrent pas
aux divinites, tous ne rentrent pas en religion. Ils peuvent étre dans la mouvance des vodu ou
de leurs prétres, pratiquer les rites, sans jamais vivre [’expérience vodu, la possession, ce qui
limite leur connaissance intime du divin ». (Maurice GLELE AHANHANZO,1981 : 29).

Contrairement aux églises chrétiennes, ces cultes ne sont pas soumis a la présidence
d’un clergé spécifique. Mais, parfois, ils relévent du ministére d’un collége sacerdotal qui est
pour ainsi dire garant et conservateur a la fois des rites et des secrets y relatifs. C’est pour cela
qu’on rencontre souvent, « dans un méme village, dans une méme ville, plusieurs groupements

se réclamant d’'une méme divinité telle que « Tchankpanan » (chez les Yoruba) ou « Sakpata »

378 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

(chez les Fon), dieu de la variole avec leurs chefs distincts parfois rivaux. » (Maurice GLELE
AHANHANZO, 1981 p.30). Dans le vodou, « I/ n’existe pas, au niveau d’'un Etat, un chef
supréme a l’instar des communautés chrétiennes ou méme islamiques avec des Imams officiels.
« L’animisme » sous ses différentes expressions ne se présente pas comme une force organisee,
structurée ». Certaines divinités comme « tchankpanan » ou encore « Sakpata » sont I’objet de
cultes, particulierement ésotériques. La part belle est alors accordée aux initiés ou certaines

personnes ayant atteint un certain niveau dans le cadre initiatique.

2.2. Processus initiatique dans le vodou

L’initiation correspond a un ensemble de procédés, de régles a respecter pour étre
membre & part entiére d’une société. Cette démarche, comme dans toutes les religions, se trouve
¢galement au cceur du vodou. Il s’agit de se soumettre a un ensemble d’exigences en vue
d’accéder au niveau qui vous confére le statut de d’adhérent. L’initiation ainsi apparait comme
un acte de démarcation dont le but est de doter une recrue des outils capables de lui permettre
d’accomplir sereinement et efficacement sa mission dans le but de pérenniser la confrérie.

D’emblée, nous tenons a préciser que I’initié « est toute sa vie liée par [’obligation du
secret quand bien méme, comme il advient, il se convertit a une religion importée, le
christianisme ou I’Islam. » Cette interdiction consacre le caractere hautement discret du vodou.
Aucune tolérance n’est accordée a tout ancien membre qui viendrait a rendre publics certains
enseignements sensés préserver I’harmonie du groupe. 1l s’agit alors de ne pas se laisser infiltrer
de D’extérieur par certains ¢léments jugés secrets venus de ’intérieur dont I’auteur serait un
ancien membre. Faut-il d’ailleurs rappeler que : « Le systéme d'initiation des sociétés secrétes
ou ésotériques africaines a inspiré et structuré les Zawia des confréries islamiques de la Vallée
du Niger. Tout initié dans les Zawia reste tenu par le secret toute sa vie. Ces confréries restent
secretes et tres fermées » (Placide SOSSOU, 2024 : 32-33).

La prudence langagiére devient alors un principe fondamental dans le vodou. Il faut des
lors adopter une attitude de réserve méme apres son excommunication. L’on sait treés bien que
chaque religion a ses codes, ses symboles dont 1’usage reste a la seule portée des membres, et
ne devraient en aucun cas faire I'objet d’aucune vulgarisation.

Nous donnons ici quelques grands moments du processus d’initiation dans le vodou
Oro. Cette initiation, se deroulant la nuit, se fait dans un couvent ou le culte de ladite divinité
est célébré. Quatre étapes meublent ou jalonnent ce processus. Il s’agit de 1’accueil, du

dévoilement du mystére, de la flagellation et de la manducation, une sorte de communion. Ainsi,

DJIBOUL | N°10, Vol.1 379



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

les futurs initiés sont conduits, de nuit, a ’entrée sombre d’une forét sacrée ou viennent les
accueillir de jeunes robustes avec la question ci-aprés : « Que cherchez-vous ? »

Les candidats a I’initiation : « Gnanve », qui se traduit littéralement par : se mélanger
avec le dieu Oro ou s’unir a lui. Cette expression traduit 1’idée d’une fusion, d’une union plus
intime que I'intime méme de ’initié. On voit sans autre explication qu’il s’agit simplement
d’une demande a I’initiation. On retrouve dans cette demande le sens des questions que Jésus
posait a tous ceux qui venaient a lui pour toutes raisons, existentielles ou spirituelles : « Que
veux-tu que je fasse pour toi ? », demandera-t-il a Bartimée, I’aveugle de naissance.

Apres cette réponse, les candidats, les yeux bandés, sont conduits au lieu du déroulement
proprement dit de I’initiation. On leur intime 1’ordre de se coucher a méme le sol, face contre
terre, les bras croisés et le front posé dessus. Le président de cette célébration demande a
nouveau aux candidats de continuer a garder la méme position sans relever la téte sans ouvrir
les yeux. Apres une série de questions aux néophytes par le ministre du culte, il s’ensuit la
monstration d’une petite statue symbolisant le dieu Oro, c’est un moment qu’il convient
d’appeler celui du dévoilement du mystere. L’étape de la flagellation, comme dans une
initiation clanique consacrant le passage de 1’adolescence a 1’dge adulte dans certaines sociétés
négro-africaines, est celle ou est éprouvé le courage des initiés. En effet, ceux-ci doivent
recevoir des coups de laniére d’une extréme violence sur le dos nu sans se plaindre ni pleurer.
Cette étape ouvre celle de la manducation, le partage d’une sorte de communion. En effet, une
assiette en bois est présentée aux initiés. Cette assiette en langue fongbe s’appelle Akloukuwe.
C’est un récipient ou une assiette locale en bois ou en terre qu’utilisaient les ancétres. Dans
cette assiette on dépose du « vegnignan » qui est un mélange de farine de mais avec de 1’huile
de palme, du poisson et du sel. Cette nourriture est roulée en petites boules que 1’initié doit
consommer en la prenant avec la bouche et non avec la main.

L’ensemble de ces étapes montre que le vodou repose sur une organisation rigoureuse
assurant la cohésion et la pérennité du groupe initiatique. Cela laisse transparaitre les indices

d’une société dont le fonctionnement ne souffre d’aucun élément perturbateur.

3. Vodou, identité et émancipation en Afrique

Comme toute religion, le vodou ne s’est pas contenté de rester dans les écrits sans proposer les
voix d’émancipation pour I’ Afrique. C’est dans ce cadre que nous constaterons la mise en place
de certaines pratiques et la défense de certaines valeurs au profit du continent noir afin que ce
dernier puisse trouver le chemin de son développement.

3.1. Le vodou comme vecteur de préservation des valeurs humaines

380 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

Ahanhanzo Glele déclare que les temples vodou sont non seulement des lieux de haute
religiosité et de spiritualité mais aussi une école ou tout adepte, parvenu a un degré donné, doit
pouvoir soigner et guérir des patients souffrant de maladies naturelles ou victimes
d’empoisonnement ou d’envoltement ; sait utiliser certains secrets et pouvoirs mystiques pour
lancer de mauvais sorts, en d’autres termes pour faire du mal a autrui. Cependant,
I’enseignement se cloture toujours par la mise en garde de ’adepte contre les conséquences
qu’il encourt dans I’'immédiat ou plus tard a commettre le mal. Toutes les divinités ne
tolereraient pas d’ailleurs que leurs adeptes fassent du mal a leurs semblables, méme pas par
vengeance ou par légitime défense. La vengeance appartient a la nature et non a un mortel, dit-
on.

La vocation premiére de toute religion est de se mettre au service prioritairement des
individus adeptes de cette religion. A titre extensif et a but social, le vodou est ouvert a tous les
membres de la société ou il est pratiqué et voudrait apporter des solutions aux problemes
humains de ceux-la a condition qu’ils en fassent la demande. Il est courant que des femmes, des
hommes, atteints de maladies mystérieuses ou en proie a des difficultés de toutes sortes :
envoutements, recherche d’une ame sceur, quéte de fécondité, de virilité, recherche de travail et
bien d’autres raisons, se rapprochent des prétres de vodou auxquels ils soumettent leurs
préoccupations et attendent de ces derniers qu’ils entrent en communication avec I’invisible
dont ils sollicitent 1’aide.

Par leurs capacités a agir sur les éléments de la nature, les prétres du vodou sont
habituellement sollicités par les dirigeants et décideurs politiques en vue de la résolution de
certaines crises sociales a volet métaphysique. C’est ainsi qu’imbus des secrets et des
puissances qu’ils détiennent, ces prétres sont en mesure, en cas de sécheresse prolongée ou
d’absence de pluie en période pluvieuse, de faire fléchir les forces surnaturelles pour que les
¢écluses du ciel s’ouvrent et laisser arroser la terre de leurs filets liquides. Bien des épidémies
d’origine biochimique ou inconnue sont souvent conjurées aux moyens de sacrifices expiatoires
et propiatoires. Délobsom traduit cet état de fatalit¢ contre lequel ’Homme noir lutte et a
recours a I’invisible lorsqu’il écrit :

Cependant la société noire est organisée de maniére a lutter de son mieux contre
I’hostilité de I’ambiance. Elle exploite les moindres possibilités de lutter de son
mieux contre 1’hostilité de 1’ambiance. Elle exploite les moindres possibilités de la
nature. Elle est d’une contexture serrée. L’individu n’est point abandonné au hasard.
Il appartient & un clan hiérarchisé. Il obéit a la coutume qu’établirent ses aieux pour
s’adapter aux luttes et aux nécessités de la brousse, comprendre ses exigences,
prévoir et éviter I’événement fortuit. (DELOBSOM, Dim, 1934 :14.)

Tout cela, néanmoins, ne met pas le vodou a I’abri des dérapages dont il pourrait se
rendre coupable a I’interne, dérapages pouvant faire de lui un dangereux instrument aux mains
a la fois des officiants, que sont les prétres, que des adeptes perpétuels et occasionnels, que sont

DJIBOUL | N°10, Vol.1 381



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

leurs clients. Entre ces deux protagonistes s’établit souvent une relation de confiance et de
confidentialité¢ que le prétre n’a pas le droit de violer. C’est dans cette perspective que Jean
Kerboull remarque, a propos du champ magnétique du vodou haitien, qu’il est partagé entre un
pble du sacrifice et un péle du maléfice. Selon lui, les serviteurs feraient nettement « le départ
entre les pratiques qu’ils nomment « simples » et celles qu’ils nomment « magie », ¢ est-a-dire
rattachées a la magie noire. Leur religion elle-méme, ils la désignent sous le nom de « L’ Afrique
Guinée » ou, par abréviation, « L ’Afrique ». Ils ne ['appellent jamais -notons-le - Vaudou. »
(Jean KERBOULL, 1973: 206).

Il se dégage donc, de ce qui précede, que la stricte observance des lois et principes
attachés a chaque divinité honorée et sollicitée est merveilleusement récompensée. Bienfaits,
paix, santé et autres libéralités sont accordés a qui sait faire preuve de piété religieuse
inconditionnelle. Entre chaque divinité et son adepte existe un contrat synallagmatique dont la
rupture unilatérale par ce dernier engendre bien souvent de trés lourdes conséquences pouvant
conduire a la mort si rien n’est fait pour apaiser le courroux de ladite divinité. C’est dire que le
vodou rendrait d’excellents services a la société si certains ne 1’utilisaient pas pour nuire a leurs
semblables par méchanceté gratuite.

3.2. Analyse du réle du vodou dans les dynamiques socio-économiques et politiques

Il existe de tout temps une interaction, une sorte de flux nerveux ou de vase
communiquant entre religion, économie et politique. La religion, bien souvent, sinon presque
toujours, se met au service de ces secteurs pour le bénéfice de I’homme. Contrairement a ce que
I’on pourrait croire, les prétres du vodou sont tres souvent sollicités par les adeptes exercant
dans les secteurs d’activités que nous avons énoncés supra. Les roles de ces prétres se limitent
a fournir des services magico-religieux a ces adeptes en vue de la bonne marche de leurs
activités respectives, des remedes de chance qu’ils donnent aux politiciens a 1’approche des
élections de divers ordres. La présence de ces prétres aux cotés de ces politiciens clients est
parfois interprétée comme un appel tacite a voter pour eux. Jean Kerboull exprime cet état de
fait relativement au vodou haitien quand il écrit que : « Pour I’élite citadine, le Vaudou peut
étre un théme sentimental ou patriotique, et, pour certains, un tremplin politique en temps
d’élections comme nous [’avons vu. » (Jean KERBOULL, 1973 : 24.)

I1 n’est pas rare non plus que les ministres du vodou se voient inviter par des dirigeants
politiques a proceder a des exorcismes de certains endroits jugés critiques, tels des axes routiers
ou I’on note la récurrence d’accidents mortels du fait supposé qu’un esprit malveillant y
habiterait. Parfois aussi, la réalisation d’infrastructures d’utilité publique sur des domaines
publics est souvent précédée de leur exorcisme. Ces endroits abriteraient des esprits
extrémement puissants, dangereux et impitoyables et dont le but est précisément de les y faire
partir.

Quoi qu’il en soit, les adeptes, qui sollicitent ainsi les services magico-religieux des
prétres, s’en sortent généralement satisfaits ; les cadres publics et privés qui gravissent des
échelons, jouissent de promotion a des postes de leur choix, apres s’étre astreints a des rituels
imposes par les prétres ; les hommes politiques qui sont nommés a des postes d’envergure dans
I’appareil politique de 1’Etat ou a des postes internationaux, etc. Ahanhanzo Glélé évoque le
recours constant aux forces surnaturelles par les politiciens pour accéder au pouvoir, le
conserver et le consolider. Selon lui, ces hommes politiques, des chefs d’Etat y compris,
entretiendraient des marabouts et des féticheurs qui leur confectionneraient des talismans, des

382 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



Théodore HONBA

gris-gris. 1l se garde d’insister « sur ces pratiques fétichistes, de sorcellerie ou « magie noire »,
les pactes de sang pour conquérir le pouvoir ou pour s’y maintenir, et méme au plan
administratif pour se faire nommer a telle direction de service et y demeurer, quand bien méme
on se révélerait incapable. » (Maurice GLELE AHANHANZO, 1981 : 149). A I’en croire, des
chrétiens et musulmans recourraient a des pratiques similaires, (récitations de chapelet, de
psaumes, messes, neuvaines de priere, port de scapulaires, médailles miraculeuses), et « il est
délicat et difficile d’appréhender et de traiter scientifiquement, et qui sont profondément
enracinées dans la mentalité africaine, sans que ce trait lui soit spécifique.

Conclusion

L’analyse menée sur les religions africaines traditionnelles a permis de dégager les
spécificités du vodou dans 1’aire culturelle de I’ Afrique noire, en soulignant sa profondeur
historique et spirituelle. Une tentative pour cerner cette religion nous a conduits dans un premier
temps a définir ce qu’on entend par le vocable vodou. Cette clarification conceptuelle nous a
ouvert les portes a I’histoire du vodou dont nous avons vu qu’il remonte aussi loin que possible
dans le temps et se veut antérieur a I’avénement du judaisme, christianisme et islam pour ne
citer que ces religions. Nous avons, a cet effet, jugé nécessaire pour une compréhension
holistique de cette religion, d’en décrire le fonctionnement. Dans celui-1a, nous avons donné
quelques eléments essentiels permettant de faire la différence entre les différentes divinités du
panthéon fon de méme qu’une vue sur le corps sacerdotal qui anime les différents cultes.

Toute religion impliquant un rite initiatique pour tout adepte désireux d’y appartenir,
nous avons cru opportun de décrire le rite d’initiation au vodou Oro. D¢s lors, le panthéon
africain, survivance et continuum vivant de celui égypto-nubien, est peuplé d’innombrables
déités longtemps considérées et rangées dans le placard du polythéisme par 1’anthropologie
coloniale dont les études démontrent aujourd’hui qu’elle avait tout intérét a faire apparaitre les
Noirs africains comme des prostitués religieux, incapables d’identifier I’Etre supréme qui parait
si évident dans les religions du livre. D’ou cet appel a la prudence vis-a-vis du vodou tel que le
précise Alberto Carlo Carpiceci « conserver ces préjugées reviendrait a juger ces religions
comme faussées par ces innombrables images qui apparaissent, a une mentalité superficielle ».
(Alberto Carlo CARPICECI :16.). Nous avons pu voir, tout au long de ce travail, relativement
au cas du vodou, que les religions africaines sont foncierement et ontologiquement
monothéistes et que les déités qui font I’objet de cultes dans ce paysage religieux ne sont pas,
a proprement parler, les rivales de I’Etre supréme, mais plutot des intermédiaires entre les
humains et cet Etre immanent. Ce qui ne constitue aucun obstacle pour le développement de
I’ Afrique dont les valeurs sont en adéquation avec nos réalités socio-culturelles.

BIBLIOGRAPHIE
ADOUKONOU Barthélémy, 1979, La mort dans la vie africaine, Paris, Présence Africaine,
Unesco, 336p.
DELOBSON Dim, 1934, Les secrets des sorciers noirs, Paris, Emile Noury, 320p.
DIOP Cheikh Anta, 1981, Civilisation ou barbarie, Paris, Présence Africaine, 526p.
DOUCHE P. 1885, Le Coté des esclaves et le Dahomey, Paris, Plon, 412p.
FROBENIUS Léo, 1938, Histoire de la civilisation africaine, traduit par Back et Ermont, Paris,
5° édition, Gallimard, 362p.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 383



Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

GLELE AHANHANZO Maurice, 1981, Religion, culture et politique en Afrique Noire, Paris,
Economica et Présence Africaine, 206p.

KANE Cheikh Hamidou, 1961, L ‘aventure ambigué, Paris, Julliard, 191p.

KANT Emmanuel, 1905, Critique de la raison pure, Nouvelle traduction avec notes par A.
TREMESAYGUES et B. PACAUD, Paris, Félix Alcan. 766p.

KERBOULL Jean, 1973, le vaudou : Magie ou religion ? Paris, Robert Laffont, 348p.
LAFARGUE Ferdinand M. 1962, in Toynbee, A. J., Traditions et modernisme en Afrique
noire. Rencontres internationales de Bouaké, janvier Paris, Seuil, 1965, 428p.

MBOG BASSONG, 2007, La méthode de la philosophie africaine, Paris, L’Harmattan,130p.
MINTOUME Siméon Clotaire, 2021, Morale et Religion chez Kant et Levinas. Exposé critique
de la culture de I’autonomie humaine, Paris, L’Harmattan, 134p.

NAZI Boni, 1962, Le crépuscule des temps anciens, Paris, Présence Africaine, 255p.
PEGHA Alain Roger, 2019, Survivances de la culture égypto-nubienne chez les Bantu. Essai
sur les fondements pharaoniques de la renaissance africaine, Paris, L’ Harmattan, 242p.
SOSSOU Placide, 2024, Eglise catholique face au cléricalisme et ses structurations perverses
et criminelles, Paris, éd. VVérone, 332p.

384 Décembre 2025 | pp. 371 - 384



