Patrick KABRE & Adama TOME

TUN-TUN FANI, UN ART VESTIMENTAIRE DANS LA CULTURE MARKA DE
SAFANE (BURKINA FASO)

[Bapes de traitement de larticle]

Date de sourrission : 12-10-2025 / Date de retour dinstruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025

Patrick KABRE
Doctorant en Histoire de 1’art et patrimoine culturel,

Université Norbert Zongo, Burkina Faso
& kabrepatrick99@gmail.com

&

Adama TOME
Maitre de Conférences en Histoire de 1’ Art

Université Norbert ZONGO, Koudougou au Burkina Faso

~ tomeadama@yahoo.fr

Résumé

Le tun-tun fani ou « Pagne & soie », chez les Marka de Safané est considéré comme un
patrimoine de grande valeur. La matiére premiére principale est une fibre d’origine
animale issue de la soie sauvage, une substance filamenteuse, souple, brillante, sécrétée par la
chenille du papillon bombyx du murier ou ver a soie. Sa confection nécessite un travail préalable
de préparation notamment le tordage, le filage et le cardage. Le fil ainsi obtenu en association
avec ceux du coton, du kapok permettent de confection le tun-tun fani composé de motifs aux
rayures horizontales, aux tons bleus variés, allant du bleu clair au bleu foncé, avec des nuances
intermédiaires. Certaines rayures sont larges, d’autres plus fines traversant souvent

longitudinalement la bande.

Cet article, a partir d’une couverture photographique confrontée aux informations orales et
écrites, fait une analyse du processus de la fabrication et I’utilisation et les fonctions du tun-tun
fani afin de comprendre la place que cette étoffe occupe dans la vie des Marka.

Mots clés : Tun-tun fani, Marka, tissage, fonctions, valorisation.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 297


mailto:kabrepatrick99@gmail.com
mailto:tomeadama@yahoo.fr

Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

TUN-TUN FANI, A CLOTHING ART IN THE MARKA CULTURE OF SAFANE
(BURKINA FASO)

Summary

The tun-tun fani, or "silk loincloth," is considered a highly valued heritage among the Marka
people of Safané. The primary raw material is an animal fiber derived from wild silk, a
filamentous, supple, and lustrous substance secreted by the caterpillar of the silkworm moth.
Its production requires preparatory work, including twisting, spinning, and carding. The
resulting yarn, combined with cotton and kapok fibers, is used to create the tun-tun fani, which
features horizontal stripes in a variety of blue tones, ranging from light to dark, with
intermediate shades. Some stripes are wide, while others are finer, often running lengthwise

across the fabric.

This article, using photographic evidence alongside oral and written accounts, analyzes the
manufacturing process, uses, and functions of the tun-tun fani to understand the significance of
this fabric.

Keywords : Tun-tun fani, Marka, weaving, functions, valorization.
Introduction

Située a I’ouest du Burkina Faso, dans la province du Mouhoun, la commune de Safané
est intégrée a la région du Bankui (ex-Boucle du Mouhoun — Dédougou) (Cf. Illustration 1).
Selon le nouveau découpage administratif de 2025, la commune de Safané est constituée de
quarante (40) villages. Sa population actuelle est estimée a soixante-deux mille cent dix-neuf
(62.019) habitants, dont 49, 07% de femmes et 50,93% d’hommes selon le recensement de
2019. Le chef-lieu de la commune, Safané, est situé a 55 km de Dédougou, chef-lieu de la
région du Bankui et de la province du Mouhoun. Les Marka qui constituent 1’essentiel de la
population de Safané s’adonnent aprées 1’agriculture au tissage des cotonnades traditionnelles
dont le tun-tun fani.

Spécialistes du tun-tun fani ou « Pagne a soie », les Marka le considerent comme un
bien de grande valeur auquel ils sont trés attaches. Dans ce sens, ils ont une maniere singuliére
de s’en servir. Cette maniere semble produire le résultat qui n’est pas forcement favorable a ce

bien patrimonial, encore moins aux Marka.

Dans le cadre de cette recherche relative au tun-tun fan, on peut faire un certain nombre

de constats. Premiérement, suite a nos investigations menées il ressort qu’une bonne partie des

298 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

Burkinabé ne savent pas que les Marka exercent le tissage du tun-tun fani et ignorent beaucoup
de ce tissu. Deuxiémement, nous constatons que le tun-tun fani est en voie de disparition et par
conséquent exposé a des menaces réelles comme d’autres pans de la culture marka. Toutes ces
préoccupations énoncées montrent sans aucun doute qu’il y a probléme au sujet du tun-tun fani.
Ceci nous amene a nous poser la question suivante : quelle est la particularité du tun-tun Fani
en tant qu'élément du patrimoine culturel burkinabe? Quelle sont les origines et le principales

caractéristiques du tun-tun Fani? Quels sont ses principaux aspects iconographiques?

Pour aborder notre problématique, nous associons une méthodologie, celle de I’Histoire
de I’art, en associant des informations orales et issues des sources écrites et une approche
iconographique. Nous avons privilégié deux axes : tout d’abord une couverture photographique,
qui s’avere indispensable, car c’est la base de toute investigation. Nous avions aussi répertorié
les pagnes en soie, enfin, tout ce qui concerne 1I’iconographie et la technique et d’autres objets
relatifs au tissage et jeter ici les bases de notre approche. Elle nous parait d’une grande
importance car c’est par le recoupement typologique que I’on arrive aux conclusions les plus
convaincantes : 1’identification des caractéristiques du tun-tun fani ; ensuite nous les avons
examinées en les comparant aux productions issues des objets traditionnels, ¢’est-a-dire d’un
systeme de répliques, de reproductions, de copies, de réductions, de transferts et de dérivations
; enfin nous avons consulté diverses sources traitant de la question de I’art du tissage

traditionnel au Burkina Faso.

Pour cette raison, cet article a pour objet de montrer que le tun-tun fani est certes un
pagne pour se vétir mais il est beaucoup plus un élément technique et culturel dans la vie des
Marka de Safané. Partant de ce constat, nous examinerons d’'une part, les origines, les
caractéristiques et les aspects techniques du tun-tun fani. D’autre part, nous analyserons le tun-
tun fani a travers ses aspects iconographiques.

IHlustration : 1 : Localisation de la commune de Safané

DJIBOUL | N°10, Vol.1 299



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

/ 450000 460000 470000 480000 430000 500000
1 1 1 1 1 1

\.«a\ﬁ N

DEDOUGOU

1360000
L
T
1360000

TCHERIBA

1350000
1350000

1340000
1340000

Légende
Localité

. Safané (Zone d'étude)

1320000
1330000

v Route Départementale
s K rgoba
Rounos - L o Ongo.

Route Régionale

| \';er ~Wst “gs“‘":ps.gle \ === Route Natinale
\
& T . 0 L PO e Piste automobile
\ % ’
! > Cours d'eau
g X BANA Sokoulani 4 tg )
g \ /g [ | commune de Safané
8 \ o tomo / R Biforo 53 8
Lm T \\ : 1‘: // Limite de commune
G MPO/ -y 5’“ “ -
il N
] BAGASS/ / d (; 10 25 Km
450000 470000 480000 Asunq'c 500000
\ Source: IGBIBNDT 2012 Réalisation: YO Boureima Septembre 2021 /

1. Origines, caractéristiques et aspects techniques du tun-tun fani
1.1.Origines du tissage et du tun-tun fani
Les origines du tun-tun fani sont a mettre en paralléle avec celles du tissage en général. A ce
propos Christiane FALGAYRETTE-LEVEAU affirme que « « les origines du tissage en
Afrique noire sont mal connues du fait de la rareté des témoins archéologiques » (1995, p. 157).
En effet, ’archéologie ne permet pas de remonter au-dela d’une certaine période dans I’histoire
du tissage en Afrique a cause de la mauvaise conservation des vestiges textiles due a leur nature
tres fragile. Joseph KI-ZERBO abonde dans le méme sens en disant : « Les conditions de
conservation des ceuvres d’art africaines sont tres défectueuses a cause des facteurs climatiques
(humidité, acidité des sols), des termites, de la sécheresse excessive, etc. » (1978, p. 22).
Toutefois, les origines du tissage et par ricochet du tun-tun fani sont liées aux textiles Tellem
au pays Dogon au Mali que Christiane FALGAYRETTE-LEVEAU (1995, p. 157) situe entre
le XI¢ et le XVIII° siecle. Ces origines sont liées a I’histoire du métier a tisser horizontal en
Afrique de I’ouest en général et particuliérement au Burkina Faso ou les peuples nomades
semblent avoir joué un rdle de premier plan dans sa diffusion. En effet, selon Sidi TRAORE et
al « les populations d origine pastorale, telles que les Peuls, maitrisent depuis des siécles les

techniques de production de la laine, son filage, son tissage pour la confection de tenues »

300 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

(2007, p. 2). Parlant du tun-tun fani Joselyne K. VOKOUMA BOUSSARI affirme qu’il est «
I 'ceuvre des tisserands qui ont une trés ancienne connaissance de cette pratique textile (...) ; ce
qui explique aisement | ’ancienneté et la pertinence de | ‘expertise des Peul qui sont avant tout,
un groupe d *éleveurs-nomades dont les origines se trouveraient en Afrique du Nord » (2007,
p. 203).

En dehors de leurs mouvements de transhumance qui permettaient aux Peul?! et
particulierement aux Maadube de faire connaitre aux autres peuples le tissage, de nombreux
tisserands issus de cette population, sillonnaient surtout le moogo, y séjournaient et vendaient
leurs services aux Moose en exécutant leurs commandes de cotonnades. C’est de cette maniére
gu’ils ont permis aux Moose et a de nombreux peuples comme les Marka, d’apprendre leur
savoir-faire, contribuant ainsi a la diffusion de I’art du tissage. Un autre groupe ethnique, a
savoir le groupe yarga, est également considéré comme population pionniere dans la maitrise
et la diffusion du tissage au Burkina Faso et particulierement dans le moogo. C’est pourquoi,
David GUIRE estime que le groupe yarga est supposé étre « le pionnier et le promoteur du
tissage et de la teinture dans les régions mossi » (1993, p.22). Les Dioula, sont considérés a
I’instar des Yarsé?comme un peuple ayant joué un réle important dans la diffusion du tissage
au Burkina Faso. Le dénominateur commun a ces deux peuples est I’activité commerciale qu’ils
pratiquaient. Cette activité les obligeait a parcourir le pays afin de vendre leurs produits aux
populations sédentaires des autres régions. Ainsi, a I’image des Peul, les Yarsé et les Dioula se
déplacaient beaucoup et trés souvent avec leurs métiers a tisser. C’est par ces mouvements qui
peuvent étre comparés au nomadisme des Peuls qu’ils ont fait connaitre aux autres peuples le
savoir-faire du tissage ainsi que le tun tun fani. Sidi TRAORE et al affirment & ce propos que «
Les dioula avec certains peuples, dont notamment les Yarsé et les Peul sont a | ‘origine de la
vulgarisation du tissage des cotonnades dans beaucoup de régions du Burkina Faso » (2007,
p. 39).

Outre le nomadisme I'islam a joué un réle primordial dans I'adoption du tun-tun
fani chez les Marka de Safané. En effet, on a assisté, avec la conversion de plus en
plus des populations a I'islam, a une forte demande de bandes de coton (surtout le
tun-tun fani pour les dignitaires) pour la confection des vétements des nouveaux
croyants. De ce fait, les tisserands seront de plus en plus mis a contribution. Cette

situation a contribué au développement considérable de I'artisanat textile qui se fait

! Les Peuls constituent I’un des principaux groupes ethniques de la région sahélo-saharienne de I'Afrique.
2 Pluriel de yarga.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 301



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

grace a la diffusion du métier a tisser horizontal. L'importance du role de I'islam dans
la diffusion du tissage est telle qu’il a joué un réle fondamental dans I'amplification de
la production du coton et du tun-tun, matiéres premiéres nécessaires au tissage, du
fait de ses qualités. Selon Genevieve Thomas HILL les Dogon du Mali, situés au Nord-
ouest du pays marka, tissent également avec la soie sauvage et il suggéere que les
Marka pourraient bien avoir apporté la connaissance de la transformation de la soie
sauvage (tun-tun) a I'Ouest du Burkina Faso depuis le Mali lors de leur migration vers
leur site actuel. (2015, p.94)
1.2.Principales caractéristiques et conditions d’obtention du tun-tun

La matiére premiere principale est une fibre d’origine animale issue de la soie sauvage. C’est
avec cette fibre que I’on fabrique surtout des étoffes de grande valeur. Elle est une substance
filamenteuse, souple, brillante, sécrétée par la chenille du papillon bombyx du murier ou ver a
soie. Inconnue de nos jours par bon nombre de personnes, la soie sauvage a été documentée en
Afrique de I’Ouest au début du XX siécle. Louis TAUXIER parlant de la soie sauvage affirme
: « Cette chenille, qui a recu le nom scientifique de Bombyx Faiderbia, est appelée en bambara
tombou-fourcou (tout comme la soie qui en est issue), en Peuhl habou yamo, Zoun en mooré et
en Nounouma zoularé ». (1912, p. 119)

Selon David GUIRE « [’animal se nourrit des feuilles du murier blanc. La larve mue
quatre fois en un mois et devient parfait en cing semaines. Ensuite, elle n’absorbe plus de
nourriture et se choisit un endroit pour y filer son cocon dans lequel elle se transforme en
chrysalide ». (1989, p. 31) Plusieurs espéces de bombyx produisent des cocons qui peuvent étre
dévidés et qui fournissent des soies plus ou moins sauvages. Parmi toutes ces especes, le
bombyx mori ou bombyx de murier est celui qui fournit le fil le plus précieux (P. KABRE, 2021,
p. 34). La soie (tun-tun) utilisée par les Marka du Burkina Faso fait probablement partie du
genre de papillons de nuit Anaphe. Ces insectes sont communs en Afrique subsaharienne et sont
documentés comme producteurs de cocons de soie filée (G. T. HILL, 2012, p. 95).

La soie sauvage possede un charme unique en raison de ses irrégularités et de
son caractere gras. C’est le matériau le plus intrigant et le plus surprenant utilisé dans
la fabrication du tun tun fani dans I'Ouest du Burkina Faso. Tun-tun comme I'appellent
les Marka, c’est la fibre la plus rare, la plus chére et la plus recherchée du répertoire
du tissage marka voir de I'Ouest du Burkina Faso. Sa fibre n’est utilisée par aucun

autre peuple au Burkina Faso a part les Marka..?

3 DAYO Soumaila, entretien du 02/06/2025 a Siou

302 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

Selon Daouda DEMBELE, tun-tun fait référence a la fois a la fibre que 1’insecte produit
et au fil de soie*. Pour Mariam SISSAQ, il existe deux types de soies a savoir la soie sauvage
et celle cultivée. Geneviéve Thomas HIL confirme ces propos a travers cette citation: « Tandis
que les versa soie commune produisent généralement des cocons individuels. Des cocons
individuels plus petits, ressemblant & bombyx mandarina et bombyx mori, se trouvent également
dans la brousse de la région de marka, mais leur utilisation pour le tissage est moins répandue
» (2015, p. 94). De nos jours, les grosses gousses sont préférées aux petites, car elles offrent
une plus grande quantité de fibres. Jocelyne NUGUE soutient cette affirmation en ces termes :
« la soie sauvage utilisée par les Dafing sont des cocons en grosses grappes jaunatres » (1982,
p. 171). (Cf. Hlustration 2). Pour Fatoumata KOTE, la plus petite variété de tun-tun a été
utilisée dans le passé lorsque les types plus grands étaient trop chers sur le marché®. Selon
Théophile NACOULMA au Burkina Faso on retrouve la soie sauvage dans sa partie Ouest,
notamment en pays marka, bobo, dioula, bwaba ; au Sud-Ouest en pays kassena, nakana et
sissala. (2009, p. 9) Dans la sous-région, elle est rencontrée également au Ghana, en Cote
d’Ivoire, en Guinée, au Mali, au Nigéria, etc. Traditionnellement, la soie sauvage est cueillie en
pays marka par les femmes.

Au cours des derniéres décennies, la soie sauvage est devenue de plus en plus rare dans
1’Ouest du Burkina Faso. Selon Adama DEMBELE, dans sa jeunesse elle était abondante et les
gousses étaient environ deux fois plus grosses que celles de nos jours®. Quant a Soumaila
DAYO, la rareté de la soie locale de nos jours est due a la déforestation et surtout a la situation
sécuritaire que traverse le pays car les foréts sont devenues difficilement accessibles’. Pour
pallier ce déficit, les femmes marka importent désormais les gousses de soie du Ghana, de la
Cote d’Ivoire et du Nigéria. La soie importée colte un peu plus chére que celle cueillie sur place

dans la région. Cependant, les gousses de soie importées sont relativement de meilleure qualité

Le fil de la soie est obtenu en faisant bouillir les cocons dans de I’eau et en y ajoutant de la
cendre. Apres refroidissement, ils sont retirés, pressés, mis en boule et déposer sur une bache
ou sur une terrasse. Ils sont battus pour étre débarrassés des chenilles et mis au séchage.

Les fibres ainsi obtenues sont prétes pour le filage.

4 DEMBELE Daouda, enquété le 02 juin 2025 a Siou

5 KOTE Fatoumata, entretien du 01/06/ 2025 a Safané
6 DEMBELE Daouda, entretien du 02/06/ 2025 a Siou
7 DAYO Soumaila, entretien du 02/06/2025 a Siou

DJIBOUL | N°10, Vol.1 303



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

Ilustration 2 : la soie a grosses gousses

Source : cliché, P. KABRE, a Safané, Décembre 2024.

La soie n’est pas utilisée a I'état brut (Cf. lllustration 3) mais préparée avant
usage. Cette tache incombe aux femmes. A cet effet, une grande marmite est a moitié
remplie d’eau et portée a ébullition. (Cf. lllustration 4). On y ajoute plusieurs bols de
cendre tamisée, les gousses de soie et une petite quantité de potasse. Au fur a mesure
que I'ensemble bout on y verse la cendre en remuant jusqu’a remplir entierement la
marmite. (Cf. lllustration 5). Cela peut prendre une a deux heures. Les fibres sont
ensuite extraites de la marmite a I'aide d’'une spatule et étalées au sol pour séchage.
(Cf. lllustration 6). Aprés séchage, la soie est alors préte a étre cardée et filée.

Selon Genevieve Thomas HILL (2012, p. 97), le processus de cuisson de la soie permet
de séparer les fibres de soie des parties indésirables des gousses, en particulier les insectes et
les brindilles autour desquelles se formaient les cocons. De plus, la combinaison de la chaleur
et de la lessive, de la potasse et des cendres provoque une réaction chimique. Ce processus
décompose la séricine, un matériau élastique qui permet la cohésion des fibres de la gousse. La
séricine® donne a la soie sa couleur marron clair distinctive (L. VARADARAJAN 1988, p. 561).
Aprés plusieurs années de lavage, la séricine peut étre complétement décomposée, ce qui fait

que la soie devient blanche et brillante.

8 La séricine est la substance gommeuse qui donne a |a soie sa coloration brun clair avec des nuances jaunes.

304 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

Pour Daouda DEMBELE, la soie est percue comme un symbole de luxe et de rareté®.
Son traitement reste discret, ce qui rend les vétements en soie rares et priseés.

Illustration 3 : 1a soie a I’état brut

Source : cliché, P. KABRE, a Safané, Décembre 2024.

lllustration 4 : Une marmite pleine de soie (tun-tun)

9 DEMBELE Daouda, enquété le 02 Juin 2025 & Siou

DJIBOUL | N°10, Vol.1 305



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

Source : cliché, P. KABRE, a Safané, Décembre 2024.

Ilustration 5 : tun-tun en préparation pour vérifier si les gousses détachées

Cliché : P. KABRE, a Safané, Décembre 2024

Illustration 6 : Séchage du tun-tun aprés avoir été bouilli

306 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

Cliché : P. KABRE, a Safané, Décembre 2024

1.3. Aspects techniques de la production
Le mécanisme de fabrication des fils traditionnels constitue une étape
importante dans le processus de tissage du tun-tun fani. Ce procédé fait appel a un
certain nombre de matériels tels que les cardes, le fuseau composé d’une tige et d’un

fusaiole, la teinture qui permettent des opérations de cardage, de filage et de teinture.

Le cardage de la soie : une fois de préparation et de séchage terminé, la femme, piece
maitresse du processus, passe a une autre phase. Celle-ci consiste a peigner le coton. Retenons
qu’a I’état brut, les fibres de soie sont démélées grossierement et par conséquent ne sont pas
rectilignes. Dans des cardes, c’est-a-dire des plaques de bois & face rugueuse ou épineuse, est
insérée une poignée de la soie séchée. Avec ces deux instruments dont 1’un se tient dans la main
gauche et I’autre dans la main droite, le mouvement se fait vers soi en appuyant sur la soie afin

de faire aligner ses fibres dans un méme sens pour faciliter la filature.

La filature de la soie : apres la phase de cardage, des méches de soie sont formees. La

fileuse les enroule sur un baton fin qui repose sur le fuseau qui n’est rien d’autre qu’une pierre

plate et ronde ou sur la calebasse. Selon Sidi TRAORE et al (2005, p. 22) :

Elle tourne ce fuseau sur un morceau de calebasse sur lequel elle a versé de la cendre.
Elle enduit aussi ses doigts de cendre pour faire en sorte que le fil glisse mieux.
D’une main, elle tourne le fuseau et de I’autre elle étire petit a petit la meche de coton
pour former une méche trés mince qui est ensuite tordue et enroulée progressivement
autour de la broche du fuseau. Selon les besoins, elle produit un fil trés fin et
résistant, nécessaire pour faire la chaine, ou un fil plus gros et moins fort pour la
trame.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 307



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

Telle est la description de la technique de filature. Les fils obtenus sont de deux types en
fonction de leur utilisation. Les plus fins et résistants constituent la chaine tandis que les plus
gros et relativement fragiles sont considérés comme la trame. Le pagne résulte de ces fils

montés sur le métier a tisser grace a la technicité du tisserand.

La teinture des fils de trame : plusieurs espéces, qu’elles soient végétales ou
minérales, rentrent dans la confection de la teinture traditionnelle. Toutefois, en pays marka des
feuilles de I’indigotier sont majoritairement utilisées. Les feuilles sont pilées et la pate mélangée
a I’eau ou tout simplement macérées. La décoction obtenue se met au feu dans une poterie en'y
ajoutant du jus de citron comme fixateur. Les fils sont plongés dans cette décoction pour leur
donner la couleur bleu-violacée qui tire sur le noir. En ce moment, les fils de coloration diverses

sont trempés dans d’autres colorants naturels, ou gardés a I’état.

Aprés les différentes phases, ci-dessus citées, c’est la phase proprement dite de
fabrication du tun-tun fani a partir d’un métier a tisser ou le bati de tissage. Il se compose des
éléments principaux jouant chacun un réle. La procédure d’obtention du pagne a partir de la

soie peut se présenter de la maniére suivante :

Etapes Actions Outils Résultats
Préparation du fil | Tordage des fils de Fuseau Fils
soie
Préparation du Dévidage Dévidoir Mise en place de
tissage la chaine
Embobiner le fil Bobiner Préparation de la
navette

Permettre le

Actionner les Pédales, poulie passage des fils
Tissage lisses de trame
Faire passer la Main, navette, Bande de tissu
navette peigne
Assemblage des | Aiguille, machine a Pagne
Couture bandes de tissu coudre

lllustration 7 : Les différentes qualités du tun-tun fani

308 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

A : Bande de pagne de qualité supérieure Ce motif présente sur une chaine noire plusieurs rayures de couleurs
différentes. Il présente des petites rayures de couleurs blanches et une grosse rayure de couleur beigne. Ce motif
est tissé a base de soie.

B, C : faux tun-tun fani, les pagnes de qualité moyenne sont presque identiques aux pagnes de qualité supérieure.
Il faut étre un spécialiste du pagne marka pour pouvoir déceler la différence entre le vrai et le faux tun-tun fani.

D : Sababou mo ri mi b6 : cette bande alterne des rayures horizontales bleu foncé et beigne d’épaisseurs
irrégulieres. Les rayures en couleurs beignes sont des rayures en soie sauvage.

E : Doubadey den yelen tere yé: le motif est composé de plusieurs rayures horizontales larges et fines alternées.
Une large rayure jaune ocre est encadrée par des rayures noires plus épaisses. Cette bande est tissée avec des fils
de coton et des fils de soie sauvage.

Source : cliché, p. KABRE, a Safané, mars 2023

DJIBOUL | N°10, Vol.1 309



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

2. Analyse iconographique et iconologique du tun-tun fani

2.1.Les motifs récurrents et approche chromatique

En pays marka, le tissage demeure une activité importante qui occupe plusieurs générations
d’hommes et la production du tun tun fani est faite de motifs multicolores et variés surtout avec
I’utilisation des fibres exceptionnelles de soie, et de kapok. Selon Jocelyne Etienne NUGUE :
« La composition des pagnes en pays marka fait toujours alterner fils de soie et de coton,
naturels ou teints a l’'indigo, dans des rythmes de rayures différents dont chacun porte un nom
» (1982, p.216). en effet, les tun tun fani sont dominés principalement par des motifs faits de
raies ou rayures. Ces motifs sont caractérisés par une alternance de rayures de différentes
couleurs, généralement des rayures blanches alternées d’une autre couleur dont les plus

récurrents sont répertories dans le tableau suivant avec leur signification :

Motifs signification

Horo-béré-s6-ma-di : bande confectionnée a
base de coton et de soie. Elle présente sur une
chaine trois rayures de couleurs différentes. Les
rayures moyennes sont de couleurs noires tandis
que les petites rayures sont de couleurs blanches.
Le milieu de cette cotonnade est traversé
longitudinalement par deux rayures de couleur
beigne, c¢’est-a-dire la couleur de la soie.
Littéralement le nom de cette cotonnade signifie
« il est difficile de trouver une personne honnéte
».

Source : cliché, P. KABRE, a Safané, juin 2021.
Temeni dayé : Littéralement, le nom de ce motif
signifie « épargne moi tes commentaires
désobligeants et poursuis ton chemin ». Ce motif
est fait de fibres de coton, de soie et de kapok a
fleurs blanches. Il laisse entrevoir deux grosses
rayures bleues. Quatre rayures blanches sont
perceptibles sur le motif dont deux petites et une
grosse. Deux rayures de faux tun-tun de couleurs
jaune ocre traversent longitudinalement la bande.
Source : cliché, P. KABRE, a Safané, juin 2021.

Biyé kiani ezouna : Littéralement, le nom de
cette cotonnade signifie « avoir pour soi-méme ».
Le motif présente sur une chaine des fils de
différents tons. Des rayures blanches, noires et
jaune ocre sont perceptibles sur la cotonnade.
Cette cotonnade est utilisée indifféeremment par
les femmes et les hommes.

Source : cliché, P. KABRE, a Safané, juin 2021.

310 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

eme ni da ye . cette bande présente des rayures
horizontales aux tons bleus variés, allant du bleu
clair au bleu foncé, avec des nuances
intermédiaires. Certaines rayures sont larges,
d’autres plus fine. Il laisse entrevoir deux grosses
rayures bleues. Quatre rayures blanches sont
perceptibles sur le motif dont deux petites et une
grosse. Deux rayures de couleurs jaune ocre
traversent longitudinalement la bande.

Source : Cliché, P. KABRE, a Safané, mars 2025

ta toara: cette bande présente des rayures
horizontales sur un fond noir. Une grande rayure
de couleur beigne traverse deux petites rayures de
couleur bleu clair.

Source : Cliché, P. KABRE, a Safané, mars 2025

Mougnou le zama labin : ce motif présente sur
une chaine noire plusieurs rayures de couleurs
différentes. Il présente des petites rayures de
couleurs blanches et une grosse rayure de couleur
beigne. Ce motif peut étre tissé a base de coton,
de capok ou de la soie sauvage.

Source : Cliché, P. KABRE, a Safané, mars 2025

Mbgb djatani sigi man di : rayures constituées de
raies noires, bleues jumelées alternant avec une
rayure blanche et deux rayures bleues. Les
différentes rayures sont marquées par une
symétrie d’une teinte a une autre. La rayure de
premier plan formée du bleu et du noir ne donne
pas malheureusement le nom du pagne.

Source : Cliché, P. KABRE, a Safané, mars 2025

S’agissant des couleurs et leur symbolisme notons que dans le domaine du textile, les motifs

alliés aux couleurs donnent une vue d’ensemble permettant de définir I’identité de la culture

DJIBOUL | N°10, Vol.1 311



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

marka. La specificité du textile artisanal des Marka est perceptible par des motifs aux rayures.
A Torigine, le tun-tun fani, ne se définissait exclusivement qu’a travers des rayures bleues,
beignes, noires et blanches. A la question de savoir pourquoi I’usage des couleurs bleu indigo,
beigne et blanche, les teinturieres affirment que les étoffes issues de ces couleurs séduisent il y
a belle lurette les consommateurs et que la nécessité d’utiliser d’autres couleurs ne se pose pas.
C’est ainsi que, comme une tradition, les uns et les autres ont sauvegardé les mémes couleurs
faisant du tun-tun fani une marque textile propre au savoir-faire artisanal des Marka. Ce qui fait
dire que le tun-tun fani n’imprime sa marque qu’a travers ses couleurs. Si les sons, les parfums
sont des données universelles porteuses de sens et de symboles selon certains pays, certaines
cultures et certaines époques, le tun-tun fani n’a pas de signification particuliére selon les
teinturiéeres. Toutefois, pour Mariam SISSAO « en plus d’étre des éléments esthétiques, les
motifs de rayures du tun-tun fani se posent comme moyen de communication »'° donnant ainsi
aux tun tun fani une fonction bien précise.
2.2.Les fonctions et la valeur patrimoniales du tun-tun fani
Les principales fonctions du tun-tun fani, au-dela de son caractére patrimonial exclusif
aux Marka, le tun-tun fani a des fonctions bien précises notamment au cours des mariages, des
gratifications, des funérailles. En effet, on ne peut se permettre de porter cette étoffe de grande
valeur sans motivation réelle. Les Marka portent le tun-tun fani a I’occasion des mariages. En
effet, chez les Marka, comme partout ailleurs le mariage est sacré et ils en font une question
d’honneur. C’est pourquoi, ils se sacrifient toujours pour la femme. Et le sacrifice, c’est de doter
la femme avec ce qui a de la grande valeur, et le tun-tun fani tient une place primordiale dans
cette dot. Toutefois, tous n’ont cependant pas les moyens de s’offrir un tun-tun fani de qualité
supérieure (Cf. llustration 7 A) d’ou le recours au faux tun-tun fani (Cf. lllustration 7 B, C)
Ou encore aux autres pagnes en coton. Seuls les Marka d’une certaine classe, d’une certaine
capacité financiére s’offrent le tun-tun fani, ce pagne de valeur. Une femme dotée avec le tun-
tun fani se sent de plus en plus aimée et plus honorée et n’hésite pas a 1’exhiber quand I’occasion
se présente. Le tun-tun fani est donc une des preuves la plus remarquable d’amour chez les
Marka qui peut étre également donné comme présent.
En effet, les Marka accueillent et remercient leurs hotes avec le tun-tun fani. A travers
les rapports que les Marka entretiennent avec leurs voisins, leurs hotes ou leurs bienfaiteurs
certains sont privilégiés. Ainsi, pour accorder de I’importance au lien qui unit le Marka a autrui,

il lui fait don du tun-tun fani. Toutefois, vu la valeur qu’accorde le Marka au tun-tun fani,

10 5ISAO Mariam, entretien du 16/ 10/ 2020 a Safané.

312 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

n’importe qui ne peut bénéficier de ce trésor de sa part. Pour bénéficier du tun-tun fani comme

présent de la part d’un Marka, il faut qu’il ait une grande estime envers le bénéficiaire.

Aussi, pendant la période coloniale, selon Dramane OULA, ce don fut fait aux
autorités coloniales de marque. En effet, la plupart des autorités coloniales politiques ont recu
le tun-tun fani quand elles étaient en visite a Safané. Ainsi, pour les Marka, le tun-tun fani est
donc une marque de considération et une expression de distinction et d’honneur faites a ceux

qui le regoivent. Cette distinction est faite également a des défunts marka d’une certaine classe.

En pays marka, toutes les personnes qui décedent ne sont pas enterrées avec le tun-tun
fani. C’est seulement celles qui s’illustrent positivement dans la société qui en bénéficient.
Parmi elles, on peut citer d’abord, des tisserands du tun-tun fani qui travaillent inlassablement,
et qui en plus, se sont illustrés par la qualité de leur prestation en matiére de tissage, surtout du
tun-tun fani. Sont également enterrées avec le tun-tun fani, les personnes ayant une certaine
assise financiére et sociale : ce sont des personnes, qui en plus d’avoir beaucoup de femmes,
ont eu une abondante progéniture constituant une abondante main-d’ccuvre qui produit tout ce
qu’il faut pour nourrir la famille élargie. En ce cas d’espece, toutes les filles du défunt, mariées,
qu’elles soient au village ou dans les villages environnants, doivent accompagner dignement
leur pére en offrant pour son enterrement un tun-tun fani. Quand bien méme on ressent un grand
regret, cet homme doit bénéficier avant tout des honneurs dus & son rang. Il doit étre
accompagné dignement dans I’au-dela avec quelque chose de grande valeur. Comme le tun-tun
fani représente le bien le plus précieux chez les Marka, son inhumation se fait avec ce
prestigieux pagne. Prioritairement, le choix se porte sur ce que le défunt disposait de son vivant.
Ensuite, les femmes du défunt qui ont été dotées avec le tun-tun fani font leur part. Elles se
disent redevables a leur mari. Leurs familles offrent des tun-tun fani pour I’inhumation de leur
beau-fils. Méme parmi les hommes et les femmes qui ne sont pas de la famille du défunt, qui
I’appréciaient pour ses ceuvres peuvent saluer la mémoire du disparu avec le tun-tun fani. En
outre, viennent les petits-fils qui avaient des liens privilégiés avec leur grand-pere de son vivant,
qui lui offrent le tun-tun fani pour lui souhaiter un bon voyage. Notons toutefois, que pendant
les funérailles, le nombre de tun-tun fani offerts est fonction de la qualité de vie menée dans la
société. La quantité de tun-tun fani offerts apres le rituel est réattribués aux sceurs de la grande

famille du défunt.

11 OULA Dramane, enquéte du 01/06/2012 a Safané

DJIBOUL | N°10, Vol.1 313



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

Comme valeur patrimoniale, notons que les Marka possedent une gamme variée de
pagnes tissés qui occupent une place dans leur culture. Outre la Soie, objet de cette étude, les
Marka utilisent aussi le kapok et le coton qui livrent une gamme variée de pagnes trés appréciés.
Toutefois, les pagnes qui jouent le rle de premier plan de par sa valeur dans la société marka
prennent le nom de tun-tun fani qui signifie « Pagne a soie » ou pagne a soie de qualité
supérieure, un pagne confectionné en mélangeant les fils de coton et de soie. C’est un art ancien
qui exige ’utilisation d’un vaste éventail de produits de nos jours : laine, coton merceris¢ (fil
rendu brillant et soigneux apreés un traitement a la soude) ou perlé (fil mercerisé tordu plusieurs
fois et qui donne du relief), fils de soie sauvage ou importeé, fils de plusieurs tailles, fils écrus
ou teints. Tun-tun fani est donc une marque textile propre au savoir-faire artisanal des Marka
qui n’a pas d’égal qui colte quelquefois excessivement cher et qui représente pour les Marka
un élément culturel de grande valeur.

En ce sens que le tun-tun fani est d’abord un élément d’identité culturelle. En effet, au
Burkina Faso, les pagnes tissés sont spécifiques a chaque groupe ethnique. Dés que quelqu’un
porte un type de pagne, il est tout de suite identifié. Tout au moins, la provenance de ce pagne
est connue de la majorité de la population. C’est ainsi que I’évocation du tun-tun fani renvoie
automatiquement aux Marka. Son utilisation chez eux se fait également de facon spécifique.
Ainsi, tun-tun fani est uniquement réservé pour les grandes occasions. Méme s’il s’utilise
également pour les funérailles, il I’est beaucoup plus pour I’habillement et le don comme
présent. Mais le tun-tun fani représente un bien patrimonial de grande valeur pour les Marka.
Tout Marka, d’un certain age qui I’a en sa possession en est fier puisqu’il n’est pas donné a tout
le monde de s’en approprier. C’est la preuve que le tun-tun fani compte pour les Marka qui
s’identifient a ce pagne spécifique qu’aucun autre peuple ne dispose. En somme, le tun-tun fani
met en relief I’identité et I’affirmation du peuple marka.

Ensuite, le tun-tun fani est un élément d’ascension sociale et de magnificence. En effet,
le tun-tun fani célebre des valeurs et symbolise la noblesse, la richesse et la puissance. Ces
vertus se traduisent par des rayures, des symboles et des couleurs dont nous avons parlés : laine,
I’utilisation des fils brillant et soigneux ou perlés (fil mercerisé tordu plusieurs fois et qui donne
du relief), fils de soie sauvage ou importé, fils de plusieurs tailles, fils écrus ou teints. Réservé
a la notabilité, il se porte pendant les grandes cérémonies comme le mariage, la réception des
autorités politiques et administratives. Le notable doit donc incarner toutes les vertus résumees

aussi bien dans le tun-tun fani que dans les accessoires qui I’accompagnent.

314 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

Enfin, le le tun-tun fani est un moyen de communication. En effet, la fonction élémentaire
gu’on sait du pagne, c’est de s’en Vétir. Mais au-dela de cette fonction, chez les Marka de
Safané, le tun-tun fani est également un support de communication a I’instar de la plupart des
pagnes tissés comme le souligne Dogny BEUGRE (1997, p. 4) :

L’ Afrique est considérée comme le continent de 1’oralité. Cependant, cela ne saurait signifier

inexistence totale d’écriture dans cette partie du monde. L’écriture, d’éminents chercheurs tels

Joseph Ki-Zerbo et Niangoran Bouah I’ont suffisamment démontré, existe dans maintes

sociétés africaines. Ses supports sont multiples, mais nous ne nous intéressons ici qu’aux
étoffes dont les motifs sont en fait des écritures et véhiculent des messages.

Ainsi, chez les Marka les femmes ne s’habillaient pas au hasard. Elles le faisaient en
fonction de la situation du moment. Elles portent le pagne aux noms et aux motifs appropriés
pour la circonstance. Les pagnes, les cotonnades que portent les Marka “parlent’” a leur place.
Cette communication dont les pagnes font 1’objet, abordent des thémes éducatifs et de
sensibilisation a I’endroit des populations a travers les boutades, ce sont entre autres, la
cohésion, I’entente, la courtoisie, la bravoure, I’équité, le partage, qui sont des vertus enseignées
dans la société. Voila pourquoi le pagne en tant que moyen de communication est aussi un

support didactique qu’il faut conserver.

2.3. Perspectives de protection et de conservation

Dans le cadre du tissage traditionnel et particulierement celui tun-tun fani, la conservation
permettra de revitaliser le pagne traditionnel tissé et permettre aux tisserands marka de vivre de
leur métier tout en perpétuant tun-tun fani en voie de disparition. Cela nécessite une véritable
politique organisationnelle de mise en place a travers 1I’encadrement des tisserands a travers la
protection des ceuvres des tisserands, la collaboration entre tisserands de la région, I’initiation

des jeunes au métier du tissage ; I’appui aux activités du métier du textile.

S’agissant de 1’encadrement des tisserands, il faut noter qu’on constate chez les Marka
de Safané, la plupart des tisserands n’ont pas véritablement appris ce métier. Beaucoup d’entre
eux ont hérité de leurs parents en observant ceux-ci tisser. lls font donc ce travail par devoir
moral sans en faire une profession. Par conséquent, ils n’y accordent pas toute 1’attention qui
sied. Pour preuve ils s’y consacrent a temps plein que pendant la saison seche, la saison
pluvieuse étant réservée aux travaux champétres.

Aussi, la matiére premiére, le tun tun, est pratiguement inexistante ou inondée de faux
produits. Méme quand elle existe, elle est inaccessible par les tisserands faute de moyens. Dés

lors, des dispositions doivent étre prises pour les encadrer, les organiser et leur accorder des

DJIBOUL | N°10, Vol.1 315



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

subventions. Il faudra en plus faire suivre ces artisans du textile par les plus experimentés et

surtout leur inculquer que le tissage du tun tun fani est un métier d’avenir.

Concernant la protection des ceuvres des tisserands, nous avons évoqué plus haut la
contrefacon qui gangréne le milieu du tissage traditionnel aussi bien par la qualité de la matiére
premiére que par le fait que la qualité des produits finis issus des faitiéres qui jonchent les rues
des grandes villes. Or I’objectif recherché aujourd’hui dans le domaine du tissage traditionnel
est de professionnaliser le métier du textile afin que les acteurs se consacrent entierement a
leurs activités et en tirer le plus grand profit. Le constat sur le terrain, surtout dans les régions
reculées comme les zones de tissage marka de Safané, les principaux acteurs ne bénéficient pas
des fruits de leur labeur et n’en vivent pas véritablement. Une des raisons principales est la
contrefacon du tun tun fani et la concurrence déloyale qui créent d’énormes difficultés
financieres. Ainsi, les activités de tissage, surtout du tun tun fani, de bon nombre d’entre eux
sont au ralenti si elles ne sont pas aux arréts. C’est pourquoi, il faut déja mettre des balises pour
accorder le droit d’auteur des cotonnades en général et du tun tun fani en particulier aux
tisserands.

Une telle reconnaissance doit étre attestée par le brevet d’invention afin de conférer aux
communautés marka un droit exclusif d’exploitation industrielle des cotonnades, du tun tun et
du pagne tissé traditionnel. Il s’agit de mettre un frein aux contrefagons dans le secteur de
I’artisanat du textile traditionnel qui ne font que prospérer car nous assistons ces dernieres
années a des contrefagons chinoises qui inondent nos marchés. Si les ceuvres des tisserands
marka venaient a étre brevetées, ils seront sécurisés d’autant plus que méme concurrences, ils
bénéficieront des droits d’auteur.

C’est pourquoi il doit avoir une étroite collaboration non seulement entre les tisserands
de la sous-région mais au niveau national. Ne dit-on pas que I’union fait la force ? En effet,
c’est uni que les tisserands des différentes régions aboutiront aux résultats attendus En effet,
pour valoriser le patrimoine vestimentaire authentique de toutes ces régions, la collaboration
consistera a partager des difficultés de la filiere, donner une meilleure image de leur métier et
organiser collégialement des foires, salons, festivals, conferences. Cette mise en commun de
synergie n’affectera en rien la spécificité culturelle de chaque groupe. Bien au contraire, elle

fera I’objet d’enrichissement dont bénéficieront les tisserands.

Initiation des jeunes au métier du tissage : La formation théorique permet aux

apprenants d’emmagasiner des connaissances de fagon générale et dans des domaines précis en

316 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

particulier. C’est en cela que nous faisons la proposition de donner des enseignements sur le
tissage dans les écoles et universités en mettant un accent particulier sur le tun tun fani.
Toutefois, la théorie présente toujours ses limites si elle n’est pas associée a la pratique. C’est
pourquoi, la tendance n’est plus de former des bureaucrates mais plutoét des hommes de métier
qui puissent s’installer a leur compte. Dans cette perspective, des jeunes en formation dans des
écoles et universités qui s’intéressent au travail du textile compléteront leur formation auprés
des tisserands dans des ateliers de tissage de cotonnades et de pagnes. Il est méme indiqué de
créer des filieres du textile ou vont étre orientés des jeunes a bas age. L’objectif est de faire

d’eux des professionnels de ce secteur d’activité.

Appui aux activités du métier du textile : Le tissage de pagnes traditionnels notamment
le tun tun fani se déroule tellement dans 1’anonymat et le dénuement qu’il a plus besoin d’appui
de la part d’Organisations Non Gouvernementales et d’autres structures non étatiques pour sa
promotion sans non plus négliger des outils promotionnels. Que ces aides soient en nature ou
en espece, elles pourront venir en complément non négligeables. Ces structures peuvent jouer

un role salvateur. Ce soutien se déclinant en des modes opératoires consistera a :

octroyer des crédits aux tisserands, remboursables a un taux d’intérét préférentiel ;

constituer un fonds de roulement disponible auquel ont droit des tisserands en cas de difficultés
financieres ;

tisser des partenariats avec des usines de fabrication des intrants ou subventionner des intrants
faire créer des champs de coton ;
faire créer des plantations de kapokier ;
encourager la sériciculture qui est I’élevage du ver a soie ;

solliciter des structures d’appui au profit des tisserands et assimilés. etc.

A travers Analyse iconographique et iconologique, il parait clairement que le tun-tun
fani est bien plus qu’un simple pagne. Il est un vecteur d’identité, de mémoire et d’expression
sociales. Cependant, la pérennité de cet héritage est aujourd’hui menacée par la faible
transmission intergénérationnelle, le manque d’organisation des tisserands, ainsi que
I’insuffisance de mesures de protection et de soutien. Pour répondre a ces défis, des stratégies
de sauvegarde et de promotion ont été proposées, mettant 1’accent sur la formation, la

structuration des acteurs du secteur et I’implication des jeunes. La reconnaissance et la

DJIBOUL | N°10, Vol.1 317



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

valorisation du pagne traditionnel sont essentielles pour préserver ce patrimoine culturel et en
faire un levier de développement local.

Conclusion

En abordant cette étude, notre objectif de départ était de montrer que le tun-tun fani est
certes un pagne pour se Vétir mais il est beaucoup plus un élément culturel dans la vie des Marka
de Safané. Et de ce fait il était important de le faire connaitre comme un élément du patrimoine
immatériel marka. Partant de ce constat, nous avons décrit tout un processus traditionnel de
mise en place d’obtention du fil de la soie qui sert de matiére premiére pour le tissage du tun-
tun fani. Aprés suivent respectivement le tordage, le cardage, la filature de la soie et la teinture
des fils de trame qui sont mis par la suite sur le métier a tisser qui produit des pagnes aux motifs
et couleurs divers. Les motifs et I’approche chromatique du tun-tun fani révelent que les motifs
marka sont généralement des motifs faits avec rayures combinant des fils de kapok, de soie et
de coton avec une utilisations de plusieurs tons dans la création des motifs et 1’élaboration des

couleurs qui se résument généralement en couleur bleu d’indigo, blanc et le jaune.

A partir de cette étude nous arrivons a la conclusion que le tun-tun fani, qu’au-dela de
son utilisation a 1’occasion de mariages, de décés, demeure un des biens le plus précieux des
Marka de Safané, un véritable support d’enseignement et un moyen d’expression culturelle avec
en toile de fond, la mise en lumiere des us et coutumes, des croyances et traditions de ce peuple.
En somme, le tun-tun fani est trés important dans la communauté marka. Toutefois, dans
I’ensemble, ce pagne est méconnu. Cela se justifie d’abord par le fait que culturellement, le tun-
tun fani n’est pas facilement accessible. Seuls quelques privilégiés s’en vétissent seulement si
des conditions exceptionnelles I’exigent, a 1’occasion des grandes cérémonies par exemple.
Mais la transmission de cet art de tissage du tun-tun fani n’est pas a 1’ordre du jour chez les

Marka, un défi qu’il convient pourtant de relever urgemment.

1. Liste des enquétés

N® Nom et Prénom (s) Ag? PrOfeSSIO.n-StatUt Date et lieu de I’entretien
(annge) social
1 |BAFIOGO Pauline 50 Teinturiére 05/06/2023 2
Ouagadougou.

318 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



Patrick KABRE & Adama TOME

2 BOCANA Maiga 55 Teinturier 09/06/2023 a
Ouagadougou
3 COULIBALY Daouda 57 Tisserand 25/03/2022 a Dédougou
4 DJIBO Boudou 40 Teinturier 20/03/2022 a Kougny
5 Djibo Ousmane 45 Teinturier 20/03/2022 a Kougny
Lankoande Flora 47 Fileuse 26/07/2023 a Fada
6 |OUEDRAOGO Alj 50 Teinturier 01/11/2024 &
Ouahigouya
7 | OUEDRAOGO Zakaria | 53 Teinturier 15/06/2022
Ouagadougou
8 SANA Omar 47 Teinturier 25/05/2023 a Youba
9 SIMBORO Awa 57 Tisserand 03/06/2022 a Nouna
10 TOE Issa 51 Teinturier 20/03/2022 a Kougny
11 TOE S. Toni 40 Teinturier 19/03/2022 a Kougny
12 TOE Victorine 43 Teinturiére 26/09/2024 2 Bobo-
Dioulasso
13 YELEMOU Korotimi 46 Teinturiére 03/06/2022 a Nouna

2. Bibliographie

BOSER-SARIVAXEVANIS Renée, 1972, Les tissus de 1’Afrique Occidentale, Basel, Pharos-Verlag
Handusrolf Schwabe.

BOSER SARIVAXEVANIS Renée, 1975, Recherche sur [’histoire des textiles traditionnels tissés et
teints de I’ Afrique Occidentale, Basel, Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel.

BOUSSARI Jocelyne Karimatou, 1993, Le tissage ancien en pays moaga : [’exemple de Soulgo
(province de ’Oubritenga, Burkina Faso), Université de Ouagadougou.

GUIRE David, 1989, Approche anthropo-sociologique du tissage, de la teinture et des pratiques
vestimentaires dans le moogo (Burkina Faso) : des colporteurs yarsé aux centres de formation
artisanale, Mémoire de Maitrise, Université de Paris VIII-Vincennes, Département d’Anthropologie-
sociologie.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 319



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

KABRE Patrick, 2021, L art du tissage traditionnel en pays marka : le cas de la commune de Safané
(Province du Mouhoun, Burkina Faso), Université Norbert Zongo.

HILL-THOMAS Genevieve, 2012, Faso dan fani: marka textiles in Burkina Faso, PhD Philosophy,
Indiana University.

KI ZERBO Joseph, 1978, Histoire de I’Afrique d’hier a demain, Paris, éd. Hatier.
NACOULMA Théophile, 2009, La conservation des textiles traditionnels dans les musées du Burkina
et la problématique de la restauration, mémoire, ENAM.

NUGUE Etienne Jocelyne, 1982, Artisanats traditionnels en Afrique Noire : Haute Volta, Institut
Culturel Africain

NUGUE Etienne Jocelyne, 1985, Artisanats traditionnels en Afrique Noire en Céte d’Ivoire, Institut
Culturel Africain.

NUGUE Etienne Jocelyne, 1985, Artisanats traditionnels en Afrique Noire en Cote d’Ivoire, Institut
Culturel Africain.

ROY Christopher, 1987, Art of the Upper Volta rivers, éd. Alain et Frangois Chaffin.

TAUXIER Louis, 1912, Le Noir du Soudan. Pays mossi et gourounsi. Documents et analyses, Paris
Larose.

TRAORE Sidi et al, 2010, Les spécificités culturelles (motifs, symboles, coupes) dans I’artisanat textile
traditionnel dans les aires culturelles Peul, Gourmantché, San et Bobo, Agence CORADE, SAHIRE.

VOKOUMA/ BOUSSARI Jocelyne Karimatou, 1999, Les techniques du tissage au Moogo : Origines
et évolution, Thése de Doctorat, Université de Provence.

320 Décembre 2025 | pp. 297 - 320



