
 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  297 

TUN-TUN FANI, UN ART VESTIMENTAIRE DANS LA CULTURE MARKA DE 

SAFANE (BURKINA FASO) 

 

 

 

Patrick KABRE 

Doctorant en Histoire de l’art et patrimoine culturel, 

Université Norbert Zongo, Burkina Faso 

📧 kabrepatrick99@gmail.com 

& 

Adama TOMÉ 

Maître de Conférences en Histoire de l’Art 

Université Norbert ZONGO, Koudougou au Burkina Faso 

📧 tomeadama@yahoo.fr  

Résumé 

 Le tun-tun fani ou « Pagne à soie », chez les Marka de Safané est considéré comme un 

patrimoine de grande valeur. La matière première principale est une fibre d’origine 

animale issue de la soie sauvage, une substance filamenteuse, souple, brillante, sécrétée par la 

chenille du papillon bombyx du murier ou ver à soie. Sa confection nécessite un travail préalable 

de préparation notamment le tordage, le filage et le cardage. Le fil ainsi obtenu en association 

avec ceux du coton, du kapok permettent de confection le tun-tun fani composé de motifs aux 

rayures horizontales, aux tons bleus variés, allant du bleu clair au bleu foncé, avec des nuances 

intermédiaires. Certaines rayures sont larges, d’autres plus fines traversant souvent 

longitudinalement la bande. 

 Cet article, à partir d’une couverture photographique confrontée aux informations orales et 

écrites, fait une analyse du processus de la fabrication et l’utilisation et les fonctions du tun-tun 

fani afin de comprendre la place que cette étoffe occupe dans la vie des Marka. 

Mots clés : Tun-tun fani, Marka, tissage, fonctions, valorisation. 

 

 

[Etapes de traitement de l’article] 

Date de soumission : 12-10-2025 / Date de retour d’instruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025 

mailto:kabrepatrick99@gmail.com
mailto:tomeadama@yahoo.fr


Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

298  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

TUN-TUN FANI, A CLOTHING ART IN THE MARKA CULTURE OF SAFANE 

(BURKINA FASO) 

Summary 

The tun-tun fani, or "silk loincloth," is considered a highly valued heritage among the Marka 

people of Safané. The primary raw material is an animal fiber derived from wild silk, a 

filamentous, supple, and lustrous substance secreted by the caterpillar of the silkworm moth. 

Its production requires preparatory work, including twisting, spinning, and carding. The 

resulting yarn, combined with cotton and kapok fibers, is used to create the tun-tun fani, which 

features horizontal stripes in a variety of blue tones, ranging from light to dark, with 

intermediate shades. Some stripes are wide, while others are finer, often running lengthwise 

across the fabric. 

This article, using photographic evidence alongside oral and written accounts, analyzes the 

manufacturing process, uses, and functions of the tun-tun fani to understand the significance of 

this fabric. 

Keywords : Tun-tun fani, Marka, weaving, functions, valorization. 

Introduction 

Située à l’ouest du Burkina Faso, dans la province du Mouhoun, la commune de Safané 

est intégrée à la région du Bankui (ex-Boucle du Mouhoun – Dédougou) (Cf. Illustration 1). 

Selon le nouveau découpage administratif de 2025, la commune de Safané est constituée de 

quarante (40) villages. Sa population actuelle est estimée à soixante-deux mille cent dix-neuf 

(62.019) habitants, dont 49, 07% de femmes et 50,93% d’hommes selon le recensement de 

2019. Le chef-lieu de la commune, Safané, est situé à 55 km de Dédougou, chef-lieu de la 

région du Bankui et de la province du Mouhoun. Les Marka qui constituent l’essentiel de la 

population de Safané s’adonnent après l’agriculture au tissage des cotonnades traditionnelles 

dont le tun-tun fani. 

Spécialistes du tun-tun fani ou « Pagne à soie », les Marka le considèrent comme un 

bien de grande valeur auquel ils sont très attachés. Dans ce sens, ils ont une manière singulière 

de s’en servir. Cette manière semble produire le résultat qui n’est pas forcement favorable à ce 

bien patrimonial, encore moins aux Marka.  

Dans le cadre de cette recherche relative au tun-tun fan, on peut faire un certain nombre 

de constats. Premièrement, suite à nos investigations menées il ressort qu’une bonne partie des 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  299 

Burkinabè ne savent pas que les Marka exercent le tissage du tun-tun fani et ignorent beaucoup 

de ce tissu. Deuxièmement, nous constatons que le tun-tun fani est en voie de disparition et par 

conséquent exposé à des menaces réelles comme d’autres pans de la culture marka. Toutes ces 

préoccupations énoncées montrent sans aucun doute qu’il y a problème au sujet du tun-tun fani. 

Ceci nous amène à nous poser la question suivante : quelle est la particularité du tun-tun Fani   

en tant qu'élément du patrimoine culturel burkinabè? Quelle sont les origines et le principales 

caractéristiques du tun-tun Fani?  Quels sont ses principaux aspects iconographiques? 

Pour aborder notre problématique, nous associons une méthodologie, celle de l’Histoire 

de l’art, en associant des informations orales et issues des sources écrites et une approche 

iconographique. Nous avons privilégié deux axes : tout d’abord une couverture photographique, 

qui s’avère indispensable, car c’est la base de toute investigation. Nous avions aussi répertorié 

les pagnes en soie, enfin, tout ce qui concerne l’iconographie et la technique et d’autres objets 

relatifs au tissage et jeter ici les bases de notre approche. Elle nous paraît d’une grande 

importance car c’est par le recoupement typologique que l’on arrive aux conclusions les plus 

convaincantes : l’identification des caractéristiques du tun-tun fani  ; ensuite nous les avons 

examinées en les comparant aux productions issues des objets traditionnels, c’est-à-dire d’un 

système de répliques, de reproductions, de copies, de réductions, de transferts et de dérivations 

; enfin nous avons consulté diverses sources traitant de la question de l’art du tissage 

traditionnel au Burkina Faso. 

Pour cette raison, cet article a pour objet de montrer que le tun-tun fani est certes un 

pagne pour se vêtir mais il est beaucoup plus un élément technique et culturel dans la vie des 

Marka de Safané. Partant de ce constat, nous examinerons d’une part, les origines, les 

caractéristiques et les aspects techniques du tun-tun fani. D’autre part, nous analyserons le tun-

tun fani à travers ses aspects iconographiques. 

Illustration : 1 : Localisation de la commune de Safané 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

300  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

 

 

1. Origines, caractéristiques et aspects techniques du tun-tun fani 

1.1. Origines du tissage et du tun-tun fani 

Les origines du tun-tun fani sont à mettre en parallèle avec celles du tissage en général. A ce 

propos Christiane FALGAYRETTE-LEVEAU affirme que « « les origines du tissage en 

Afrique noire sont mal connues du fait de la rareté des témoins archéologiques » (1995, p. 157). 

En effet, l’archéologie ne permet pas de remonter au-delà d’une certaine période dans l’histoire 

du tissage en Afrique à cause de la mauvaise conservation des vestiges textiles due à leur nature 

très fragile. Joseph KI-ZERBO abonde dans le même sens en disant : « Les conditions de 

conservation des œuvres d’art africaines sont très défectueuses à cause des facteurs climatiques 

(humidité, acidité des sols), des termites, de la sécheresse excessive, etc. » (1978, p. 22). 

Toutefois, les origines du tissage et par ricochet du tun-tun fani sont liées aux textiles Tellem 

au pays Dogon au Mali que Christiane FALGAYRETTE-LEVEAU (1995, p. 157) situe entre 

le XIe et le XVIIIe siècle. Ces origines sont liées à l’histoire du métier à tisser horizontal en 

Afrique de l’ouest en général et particulièrement au Burkina Faso où les peuples nomades 

semblent avoir joué un rôle de premier plan dans sa diffusion. En effet, selon Sidi TRAORÉ et 

al « les populations d’origine pastorale, telles que les Peuls, maîtrisent depuis des siècles les 

techniques de production de la laine, son filage, son tissage pour la confection de tenues » 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  301 

(2007, p. 2). Parlant du tun-tun fani Joselyne K. VOKOUMA BOUSSARI affirme qu’il est « 

l’œuvre des tisserands qui ont une très ancienne connaissance de cette pratique textile (...) ; ce 

qui explique aisément l’ancienneté et la pertinence de l’expertise des Peul qui sont avant tout, 

un groupe d’éleveurs-nomades dont les origines se trouveraient en Afrique du Nord » (2007, 

p. 203). 

En dehors de leurs mouvements de transhumance qui permettaient aux Peul 1  et 

particulièrement aux Maadube de faire connaitre aux autres peuples le tissage, de nombreux 

tisserands issus de cette population, sillonnaient surtout le moogo, y séjournaient et vendaient 

leurs services aux Moose en exécutant leurs commandes de cotonnades. C’est de cette manière 

qu’ils ont permis aux Moose et à de nombreux peuples comme les Marka, d’apprendre leur 

savoir-faire, contribuant ainsi à la diffusion de l’art du tissage. Un autre groupe ethnique, à 

savoir le groupe yarga, est également considéré comme population pionnière dans la maîtrise 

et la diffusion du tissage au Burkina Faso et particulièrement dans le moogo. C’est pourquoi, 

David GUIRE estime que le groupe yarga est supposé être « le pionnier et le promoteur du 

tissage et de la teinture dans les régions mossi » (1993, p.22). Les Dioula, sont considérés à 

l’instar des Yarsé2 comme un peuple ayant joué un rôle important dans la diffusion du tissage 

au Burkina Faso. Le dénominateur commun à ces deux peuples est l’activité commerciale qu’ils 

pratiquaient. Cette activité les obligeait à parcourir le pays afin de vendre leurs produits aux 

populations sédentaires des autres régions. Ainsi, à l’image des Peul, les Yarsé et les Dioula se 

déplaçaient beaucoup et très souvent avec leurs métiers à tisser. C’est par ces mouvements qui 

peuvent être comparés au nomadisme des Peuls qu’ils ont fait connaître aux autres peuples le 

savoir-faire du tissage ainsi que le tun tun fani. Sidi TRAORÉ et al affirment à ce propos que « 

Les dioula avec certains peuples, dont notamment les Yarsé et les Peul sont à l’origine de la 

vulgarisation du tissage des cotonnades dans beaucoup de régions du Burkina Faso » (2007, 

p. 39). 

Outre le nomadisme l’islam a joué un rôle primordial dans l’adoption du tun-tun 

fani chez les Marka de Safané. En effet, on a assisté, avec la conversion de plus en 

plus des populations à l’islam, à une forte demande de bandes de coton (surtout le 

tun-tun fani pour les dignitaires) pour la confection des vêtements des nouveaux 

croyants. De ce fait, les tisserands seront de plus en plus mis à contribution. Cette 

situation a contribué au développement considérable de l’artisanat textile qui se fait 

                                                           
1 Les Peuls constituent l’un des principaux groupes ethniques de la région sahélo-saharienne de l'Afrique.  
2 Pluriel de yarga. 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

302  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

grâce à la diffusion du métier à tisser horizontal. L’importance du rôle de l’islam dans 

la diffusion du tissage est telle qu’il a joué un rôle fondamental dans l’amplification de 

la production du coton et du tun-tun, matières premières nécessaires au tissage, du 

fait de ses qualités. Selon Genevieve Thomas HILL les Dogon du Mali, situés au Nord-

ouest du pays marka, tissent également avec la soie sauvage et il suggère que les 

Marka pourraient bien avoir apporté la connaissance de la transformation de la soie 

sauvage (tun-tun) à l’Ouest du Burkina Faso depuis le Mali lors de leur migration vers 

leur site actuel. (2015, p.94)  

1.2. Principales caractéristiques et conditions d’obtention du tun-tun  

La matière première principale est une fibre d’origine animale issue de la soie sauvage. C’est 

avec cette fibre que l’on fabrique surtout des étoffes de grande valeur. Elle est une substance 

filamenteuse, souple, brillante, sécrétée par la chenille du papillon bombyx du murier ou ver à 

soie. Inconnue de nos jours par bon nombre de personnes, la soie sauvage a été documentée en 

Afrique de l’Ouest au début du XXe siècle. Louis TAUXIER parlant de la soie sauvage affirme 

: « Cette chenille, qui a reçu le nom scientifique de Bombyx Faiderbia, est appelée en bambara 

tombou-fourcou (tout comme la soie qui en est issue), en Peuhl habou yamo, Zoun en mooré et 

en Nounouma zoularé ». (1912, p. 119) 

Selon David GUIRE « l’animal se nourrit des feuilles du murier blanc. La larve mue 

quatre fois en un mois et devient parfait en cinq semaines. Ensuite, elle n’absorbe plus de 

nourriture et se choisit un endroit pour y filer son cocon dans lequel elle se transforme en 

chrysalide ». (1989, p. 31) Plusieurs espèces de bombyx produisent des cocons qui peuvent être 

dévidés et qui fournissent des soies plus ou moins sauvages. Parmi toutes ces espèces, le 

bombyx mori ou bombyx de murier est celui qui fournit le fil le plus précieux (P. KABRE, 2021, 

p. 34).  La soie (tun-tun) utilisée par les Marka du Burkina Faso fait probablement partie du 

genre de papillons de nuit Anaphe. Ces insectes sont communs en Afrique subsaharienne et sont 

documentés comme producteurs de cocons de soie filée (G. T. HILL, 2012, p. 95).  

La soie sauvage possède un charme unique en raison de ses irrégularités et de 

son caractère gras. C’est le matériau le plus intrigant et le plus surprenant utilisé dans 

la fabrication du tun tun fani dans l’Ouest du Burkina Faso. Tun-tun comme l’appellent 

les Marka, c’est la fibre la plus rare, la plus chère et la plus recherchée du répertoire 

du tissage marka voir de l’Ouest du Burkina Faso. Sa fibre n’est utilisée par aucun 

autre peuple au Burkina Faso à part les Marka..3   

                                                           
3 DAYO Soumaila, entretien du 02/06/2025 à Siou 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  303 

Selon Daouda DEMBELÉ, tun-tun fait référence à la fois à la fibre que l’insecte produit 

et au fil de soie4. Pour Mariam SISSAO, il existe deux types de soies à savoir la soie sauvage 

et celle cultivée. Géneviève Thomas HIL confirme ces propos à travers cette citation: « Tandis 

que les versa soie commune produisent généralement des cocons individuels. Des cocons 

individuels plus petits, ressemblant à bombyx mandarina et bombyx mori, se trouvent également 

dans la brousse de la région de marka, mais leur utilisation pour le tissage est moins répandue 

» (2015, p. 94). De nos jours, les grosses gousses sont préférées aux petites, car elles offrent 

une plus grande quantité de fibres.  Jocelyne NUGUE soutient cette affirmation en ces termes : 

« la soie sauvage utilisée par les Dafing sont des cocons en grosses grappes jaunâtres » (1982, 

p. 171). (Cf. Illustration 2). Pour Fatoumata KOTÉ, la plus petite variété de tun-tun a été 

utilisée dans le passé lorsque les types plus grands étaient trop chers sur le marché5. Selon 

Théophile NACOULMA au Burkina Faso on retrouve la soie sauvage dans sa partie Ouest, 

notamment en pays marka, bobo, dioula, bwaba ; au Sud-Ouest en pays kassena, nakana et 

sissala. (2009, p. 9) Dans la sous-région, elle est rencontrée également au Ghana, en Côte 

d’Ivoire, en Guinée, au Mali, au Nigéria, etc. Traditionnellement, la soie sauvage est cueillie en 

pays marka par les femmes.   

Au cours des dernières décennies, la soie sauvage est devenue de plus en plus rare dans 

l’Ouest du Burkina Faso. Selon Adama DEMBELÉ, dans sa jeunesse elle était abondante et les 

gousses étaient environ deux fois plus grosses que celles de nos jours6. Quant à Soumaila 

DAYO, la rareté de la soie locale de nos jours est due à la déforestation et surtout à la situation 

sécuritaire que traverse le pays car les forêts sont devenues difficilement accessibles7. Pour 

pallier ce déficit, les femmes marka importent désormais les gousses de soie du Ghana, de la 

Côte d’Ivoire et du Nigéria. La soie importée coûte un peu plus chère que celle cueillie sur place 

dans la région. Cependant, les gousses de soie importées sont relativement de meilleure qualité 

Le fil de la soie est obtenu en faisant bouillir les cocons dans de l’eau et en y ajoutant de la 

cendre. Après refroidissement, ils sont retirés, pressés, mis en boule et déposer sur une bâche 

ou sur une terrasse. Ils sont battus pour être débarrassés des chenilles et mis au séchage. 

Les fibres ainsi obtenues sont prêtes pour le filage. 

 

                                                           
4 DEMBELÉ Daouda, enquêté le 02 juin 2025 à Siou 
5 KOTÉ Fatoumata, entretien du 01/06/ 2025 à Safané   
6 DEMBELÉ Daouda, entretien du 02/06/ 2025 à Siou   
7 DAYO Soumaila, entretien du 02/06/2025 à Siou 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

304  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

Illustration 2 : la soie à grosses gousses 

 

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, Décembre 2024. 

La soie n’est pas utilisée à l’état brut (Cf. Illustration 3) mais préparée avant 

usage. Cette tâche incombe aux femmes. A cet effet, une grande marmite est à moitié 

remplie d’eau et portée à ébullition. (Cf. Illustration 4).  On y ajoute plusieurs bols de 

cendre tamisée, les gousses de soie et une petite quantité de potasse. Au fur à mesure 

que l’ensemble bout on y verse la cendre en remuant jusqu’à remplir entièrement la 

marmite. (Cf. Illustration 5).  Cela peut prendre une à deux heures. Les fibres sont 

ensuite extraites de la marmite à l’aide d’une spatule et étalées au sol pour séchage. 

(Cf. Illustration 6). Après séchage, la soie est alors prête à être cardée et filée.  

Selon Genevieve Thomas HILL (2012, p. 97), le processus de cuisson de la soie permet 

de séparer les fibres de soie des parties indésirables des gousses, en particulier les insectes et 

les brindilles autour desquelles se formaient les cocons. De plus, la combinaison de la chaleur 

et de la lessive, de la potasse et des cendres provoque une réaction chimique. Ce processus 

décompose la séricine, un matériau élastique qui permet la cohésion des fibres de la gousse. La 

séricine8 donne à la soie sa couleur marron clair distinctive (L. VARADARAJAN 1988, p. 561). 

Après plusieurs années de lavage, la séricine peut être complètement décomposée, ce qui fait 

que la soie devient blanche et brillante. 

                                                           
8 La séricine est la substance gommeuse qui donne à la soie sa coloration brun clair avec des nuances jaunes. 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  305 

Pour Daouda DEMBELÉ, la soie est perçue comme un symbole de luxe et de rareté9.  

Son traitement reste discret, ce qui rend les vêtements en soie rares et prisés.  

Illustration 3 : la soie à l’état brut 

 

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, Décembre 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Illustration 4 : Une marmite pleine de soie (tun-tun) 

                                                           
9 DEMBELÉ Daouda, enquêté le 02 Juin 2025 à Siou  



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

306  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

 

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, Décembre 2024. 

Illustration 5 : tun-tun en préparation pour vérifier si les gousses détachées 

 

Cliché : P. KABRE, à Safané, Décembre 2024 

 

Illustration 6 : Séchage du tun-tun après avoir été bouilli 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  307 

 

Cliché : P. KABRE, à Safané, Décembre 2024 

1.3. Aspects techniques de la production 

Le mécanisme de fabrication des fils traditionnels constitue une étape 

importante dans le processus de tissage du tun-tun fani. Ce procédé fait appel à un 

certain nombre de matériels tels que les cardes, le fuseau composé d’une tige et d’un 

fusaïole, la teinture qui permettent des opérations de cardage, de filage et de teinture.  

Le cardage de la soie :  une fois de préparation et de séchage terminé, la femme, pièce 

maîtresse du processus, passe à une autre phase. Celle-ci consiste à peigner le coton. Retenons 

qu’à l’état brut, les fibres de soie sont démêlées grossièrement et par conséquent ne sont pas 

rectilignes. Dans des cardes, c’est-à-dire des plaques de bois à face rugueuse ou épineuse, est 

insérée une poignée de la soie séchée. Avec ces deux instruments dont l’un se tient dans la main 

gauche et l’autre dans la main droite, le mouvement se fait vers soi en appuyant sur la soie afin 

de faire aligner ses fibres dans un même sens pour faciliter la filature.  

La filature de la soie : après la phase de cardage, des mèches de soie sont formées. La 

fileuse les enroule sur un bâton fin qui repose sur le fuseau qui n’est rien d’autre qu’une pierre 

plate et ronde ou sur la calebasse. Selon Sidi TRAORÉ et al (2005, p. 22) : 

Elle tourne ce fuseau sur un morceau de calebasse sur lequel elle a versé de la cendre. 

Elle enduit aussi ses doigts de cendre pour faire en sorte que le fil glisse mieux. 

D’une main, elle tourne le fuseau et de l’autre elle étire petit à petit la mèche de coton 

pour former une mèche très mince qui est ensuite tordue et enroulée progressivement 

autour de la broche du fuseau. Selon les besoins, elle produit un fil très fin et 

résistant, nécessaire pour faire la chaîne, ou un fil plus gros et moins fort pour la 

trame. 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

308  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

Telle est la description de la technique de filature. Les fils obtenus sont de deux types en 

fonction de leur utilisation. Les plus fins et résistants constituent la chaîne tandis que les plus 

gros et relativement fragiles sont considérés comme la trame. Le pagne résulte de ces fils 

montés sur le métier à tisser grâce à la technicité du tisserand.  

La teinture des fils de trame : plusieurs espèces, qu’elles soient végétales ou 

minérales, rentrent dans la confection de la teinture traditionnelle. Toutefois, en pays marka des 

feuilles de l’indigotier sont majoritairement utilisées. Les feuilles sont pilées et la pâte mélangée 

à l’eau ou tout simplement macérées. La décoction obtenue se met au feu dans une poterie en y 

ajoutant du jus de citron comme fixateur. Les fils sont plongés dans cette décoction pour leur 

donner la couleur bleu-violacée qui tire sur le noir. En ce moment, les fils de coloration diverses 

sont trempés dans d’autres colorants naturels, ou gardés à l’état.  

Après les différentes phases, ci-dessus citées, c’est la phase proprement dite de 

fabrication du tun-tun fani à partir d’un métier à tisser ou le bâti de tissage. Il se compose des 

éléments principaux jouant chacun un rôle. La procédure d’obtention du pagne à partir de la 

soie peut se présenter de la manière suivante : 

Etapes Actions Outils Résultats 

Préparation du fil Tordage des fils de 

soie 

Fuseau Fils 

Préparation du 

tissage 

Dévidage Dévidoir Mise en place de 

la chaîne 

Embobiner le fil Bobiner  Préparation de la 

navette 

 

 

Tissage 

 

Actionner les 

lisses 

 

Pédales, poulie 

Permettre le 

passage des fils 

de trame 

Faire passer la 

navette 

Main, navette, 

peigne 

Bande de tissu 

 

Couture 

Assemblage des 

bandes de tissu 

Aiguille, machine à 

coudre 

Pagne 

Illustration 7 : Les différentes qualités du tun-tun fani 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  309 

 

  

  

 

A : Bande de pagne de qualité supérieure Ce motif présente sur une chaine noire plusieurs rayures de couleurs 

différentes. Il présente des petites rayures de couleurs blanches et une grosse rayure de couleur beigne. Ce motif 

est tissé à base de soie. 

B, C : faux tun-tun fani, les pagnes de qualité moyenne sont presque identiques aux pagnes de qualité supérieure. 

Il faut être un spécialiste du pagne marka pour pouvoir déceler la différence entre le vrai et le faux tun-tun fani. 

D : Sababou mo ri mi bô : cette bande alterne des rayures horizontales bleu foncé et beigne d’épaisseurs 

irrégulières. Les rayures en couleurs beignes sont des rayures en soie sauvage. 

E : Doubadey den yelen tere yé: le motif est composé de plusieurs rayures horizontales larges et fines alternées. 

Une large rayure jaune ocre est encadrée par des rayures noires plus épaisses. Cette bande est tissée avec des fils 

de coton et des fils de soie sauvage. 

Source : cliché, p. KABRE, à Safané, mars 2023 

 

 

 

 

B C 

D E 

A 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

310  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

2. Analyse iconographique et iconologique du tun-tun fani 

2.1. Les motifs récurrents et approche chromatique 

En pays marka, le tissage demeure une activité importante qui occupe plusieurs générations 

d’hommes et la production du tun tun fani est faite de motifs multicolores et variés surtout avec 

l’utilisation des fibres exceptionnelles de soie, et de kapok. Selon Jocelyne Etienne NUGUE : 

« La composition des pagnes en pays marka fait toujours alterner fils de soie et de coton, 

naturels ou teints à l’indigo, dans des rythmes de rayures différents dont chacun porte un nom 

» (1982, p.216). en effet, les tun tun fani sont dominés principalement par des motifs faits de 

raies ou rayures. Ces motifs sont caractérisés par une alternance de rayures de différentes 

couleurs, généralement des rayures blanches alternées d’une autre couleur dont les plus 

récurrents sont répertoriés dans le tableau suivant avec leur signification : 

Motifs signification 

 

Hôrô-bérè-sô-ma-di : bande confectionnée à 

base de coton et de soie. Elle présente sur une 

chaine trois rayures de couleurs différentes. Les 

rayures moyennes sont de couleurs noires tandis 

que les petites rayures sont de couleurs blanches. 

Le milieu de cette cotonnade est traversé 

longitudinalement par deux rayures de couleur 

beigne, c’est-à-dire la couleur de la soie. 

Littéralement le nom de cette cotonnade signifie 

« il est difficile de trouver une personne honnête 

».  

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, juin 2021. 

 

Tèmèni dayé : Littéralement, le nom de ce motif 

signifie « épargne moi tes commentaires 

désobligeants et poursuis ton chemin ». Ce motif 

est fait de fibres de coton, de soie et de kapok à 

fleurs blanches. Il laisse entrevoir deux grosses 

rayures bleues. Quatre rayures blanches sont 

perceptibles sur le motif dont deux petites et une 

grosse. Deux rayures de faux tun-tun de couleurs 

jaune ocre traversent longitudinalement la bande. 

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, juin 2021. 

 

 

Biyê kiani ezouna : Littéralement, le nom de 

cette cotonnade signifie « avoir pour soi-même ». 

Le motif présente sur une chaine des fils de 

différents tons. Des rayures blanches, noires et 

jaune ocre sont perceptibles sur la cotonnade. 

Cette cotonnade est utilisée indifféremment par 

les femmes et les hommes. 

Source : cliché, P. KABRE, à Safané, juin 2021. 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  311 

 

εmε ni da ye : cette bande présente des rayures 

horizontales aux tons bleus variés, allant du bleu 

clair au bleu foncé, avec des nuances 

intermédiaires. Certaines rayures sont larges, 

d’autres plus fine. Il laisse entrevoir deux grosses 

rayures bleues. Quatre rayures blanches sont 

perceptibles sur le motif dont deux petites et une 

grosse.  Deux rayures de couleurs jaune ocre 

traversent longitudinalement la bande. 

Source : Cliché, P. KABRE, à Safané, mars 2025 

 

 

ta tɔara : cette bande présente des rayures 

horizontales sur un fond noir. Une grande rayure 

de couleur beigne traverse deux petites rayures de 

couleur bleu clair. 

Source : Cliché, P. KABRE, à Safané, mars 2025 

 

 

Mougnou le zama labin : ce motif présente sur 

une chaine noire plusieurs rayures de couleurs 

différentes. Il présente des petites rayures de 

couleurs blanches et une grosse rayure de couleur 

beigne. Ce motif peut être tissé à base de coton, 

de capok ou de la soie sauvage. 

Source : Cliché, P. KABRE, à Safané, mars 2025 

 

Môgô djatani sigi man di : rayures constituées de 

raies noires, bleues jumelées alternant avec une 

rayure blanche et deux rayures bleues. Les 

différentes rayures sont marquées par une 

symétrie d’une teinte à une autre. La rayure de 

premier plan formée du bleu et du noir ne donne 

pas malheureusement le nom du pagne.  

Source : Cliché, P. KABRE, à Safané, mars 2025 

 

 

S’agissant des couleurs et leur symbolisme notons que dans le domaine du textile, les motifs 

alliés aux couleurs donnent une vue d’ensemble permettant de définir l’identité de la culture 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

312  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

marka. La spécificité du textile artisanal des Marka est perceptible par des motifs aux rayures. 

A l’origine, le tun-tun fani, ne se définissait exclusivement qu’à travers des rayures bleues, 

beignes, noires et blanches. A la question de savoir pourquoi l’usage des couleurs bleu indigo, 

beigne et blanche, les teinturières affirment que les étoffes issues de ces couleurs séduisent il y 

a belle lurette les consommateurs et que la nécessité d’utiliser d’autres couleurs ne se pose pas. 

C’est ainsi que, comme une tradition, les uns et les autres ont sauvegardé les mêmes couleurs 

faisant du tun-tun fani une marque textile propre au savoir-faire artisanal des Marka. Ce qui fait 

dire que le tun-tun fani n’imprime sa marque qu’à travers ses couleurs. Si les sons, les parfums 

sont des données universelles porteuses de sens et de symboles selon certains pays, certaines 

cultures et certaines époques, le tun-tun fani n’a pas de signification particulière selon les 

teinturières. Toutefois, pour Mariam SISSAO « en plus d’être des éléments esthétiques, les 

motifs de rayures du tun-tun fani se posent comme moyen de communication »10 donnant ainsi 

aux tun tun fani une fonction bien précise. 

2.2. Les fonctions et la valeur patrimoniales du tun-tun fani 

Les principales fonctions du tun-tun fani, au-delà de son caractère patrimonial exclusif 

aux Marka, le tun-tun fani a des fonctions bien précises notamment au cours des mariages, des 

gratifications, des funérailles. En effet, on ne peut se permettre de porter cette étoffe de grande 

valeur sans motivation réelle. Les Marka portent le tun-tun fani à l’occasion des mariages. En 

effet, chez les Marka, comme partout ailleurs le mariage est sacré et ils en font une question 

d’honneur. C’est pourquoi, ils se sacrifient toujours pour la femme. Et le sacrifice, c’est de doter 

la femme avec ce qui a de la grande valeur, et le tun-tun fani tient une place primordiale dans 

cette dot. Toutefois, tous n’ont cependant pas les moyens de s’offrir un tun-tun fani de qualité 

supérieure (Cf. Illustration 7 A) d’où le recours au faux tun-tun fani (Cf. Illustration 7 B, C) 

ou encore aux autres pagnes en coton. Seuls les Marka d’une certaine classe, d’une certaine 

capacité financière s’offrent le tun-tun fani, ce pagne de valeur.  Une femme dotée avec le tun-

tun fani se sent de plus en plus aimée et plus honorée et n’hésite pas à l’exhiber quand l’occasion 

se présente. Le tun-tun fani est donc une des preuves la plus remarquable d’amour chez les 

Marka qui peut être également donné comme présent. 

En effet, les Marka accueillent et remercient leurs hôtes avec le tun-tun fani. A travers 

les rapports que les Marka entretiennent avec leurs voisins, leurs hôtes ou leurs bienfaiteurs 

certains sont privilégiés. Ainsi, pour accorder de l’importance au lien qui unit le Marka à autrui, 

il lui fait don du tun-tun fani. Toutefois, vu la valeur qu’accorde le Marka au tun-tun fani, 

                                                           
10 SISAO Mariam, entretien du 16/ 10/ 2020 à Safané. 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  313 

n’importe qui ne peut bénéficier de ce trésor de sa part.  Pour bénéficier du tun-tun fani comme 

présent de la part d’un Marka, il faut qu’il ait une grande estime envers le bénéficiaire.  

Aussi, pendant la période coloniale, selon Dramane OULA 11 , ce don fut fait aux 

autorités coloniales de marque. En effet, la plupart des autorités coloniales politiques ont reçu 

le tun-tun fani quand elles étaient en visite à Safané. Ainsi, pour les Marka, le tun-tun fani est 

donc une marque de considération et une expression de distinction et d’honneur faites à ceux 

qui le reçoivent. Cette distinction est faite également à des défunts marka d’une certaine classe. 

En pays marka, toutes les personnes qui décèdent ne sont pas enterrées avec le tun-tun 

fani. C’est seulement celles qui s’illustrent positivement dans la société qui en bénéficient. 

Parmi elles, on peut citer d’abord, des tisserands du tun-tun fani qui travaillent inlassablement, 

et qui en plus, se sont illustrés par la qualité de leur prestation en matière de tissage, surtout du 

tun-tun fani. Sont également enterrées avec le tun-tun fani, les personnes ayant une certaine 

assise financière et sociale : ce sont des personnes, qui en plus d’avoir beaucoup de femmes, 

ont eu une abondante progéniture constituant une abondante main-d’œuvre qui produit tout ce 

qu’il faut pour nourrir la famille élargie. En ce cas d’espèce, toutes les filles du défunt, mariées, 

qu’elles soient au village ou dans les villages environnants, doivent accompagner dignement 

leur père en offrant pour son enterrement un tun-tun fani. Quand bien même on ressent un grand 

regret, cet homme doit bénéficier avant tout des honneurs dus à son rang. Il doit être 

accompagné dignement dans l’au-delà avec quelque chose de grande valeur. Comme le tun-tun 

fani représente le bien le plus précieux chez les Marka, son inhumation se fait avec ce 

prestigieux pagne. Prioritairement, le choix se porte sur ce que le défunt disposait de son vivant. 

Ensuite, les femmes du défunt qui ont été dotées avec le tun-tun fani font leur part. Elles se 

disent redevables à leur mari. Leurs familles offrent des tun-tun fani pour l’inhumation de leur 

beau-fils. Même parmi les hommes et les femmes qui ne sont pas de la famille du défunt, qui 

l’appréciaient pour ses œuvres peuvent saluer la mémoire du disparu avec le tun-tun fani. En 

outre, viennent les petits-fils qui avaient des liens privilégiés avec leur grand-père de son vivant, 

qui lui offrent le tun-tun fani pour lui souhaiter un bon voyage. Notons toutefois, que pendant 

les funérailles, le nombre de tun-tun fani offerts est fonction de la qualité de vie menée dans la 

société. La quantité de tun-tun fani offerts après le rituel est réattribués aux sœurs de la grande 

famille du défunt.   

                                                           
11 OULA Dramane, enquête du 01/06/2012 à Safané 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

314  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

Comme valeur patrimoniale, notons que les Marka possèdent une gamme variée de 

pagnes tissés qui occupent une place dans leur culture. Outre la Soie, objet de cette étude, les 

Marka utilisent aussi le kapok et le coton qui livrent une gamme variée de pagnes très appréciés. 

Toutefois, les pagnes qui jouent le rôle de premier plan de par sa valeur dans la société marka 

prennent le nom de tun-tun fani qui signifie « Pagne à soie » ou pagne à soie de qualité 

supérieure, un pagne confectionné en mélangeant les fils de coton et de soie. C’est un art ancien 

qui exige l’utilisation d’un vaste éventail de produits de nos jours : laine, coton mercerisé (fil 

rendu brillant et soigneux après un traitement à la soude) ou perlé (fil mercerisé tordu plusieurs 

fois et qui donne du relief), fils de soie sauvage ou importé, fils de plusieurs tailles, fils écrus 

ou teints. Tun-tun fani est donc une marque textile propre au savoir-faire artisanal des Marka 

qui n’a pas d’égal qui coûte quelquefois excessivement cher et qui représente pour les Marka 

un élément culturel de grande valeur.  

En ce sens que le tun-tun fani est d’abord un élément d’identité culturelle. En effet, au 

Burkina Faso, les pagnes tissés sont spécifiques à chaque groupe ethnique. Dès que quelqu’un 

porte un type de pagne, il est tout de suite identifié. Tout au moins, la provenance de ce pagne 

est connue de la majorité de la population. C’est ainsi que l’évocation du tun-tun fani renvoie 

automatiquement aux Marka. Son utilisation chez eux se fait également de façon spécifique. 

Ainsi, tun-tun fani est uniquement réservé pour les grandes occasions. Même s’il s’utilise 

également pour les funérailles, il l’est beaucoup plus pour l’habillement et le don comme 

présent. Mais le tun-tun fani représente un bien patrimonial de grande valeur pour les Marka. 

Tout Marka, d’un certain âge qui l’a en sa possession en est fier puisqu’il n’est pas donné à tout 

le monde de s’en approprier. C’est la preuve que le tun-tun fani compte pour les Marka qui 

s’identifient à ce pagne spécifique qu’aucun autre peuple ne dispose. En somme, le tun-tun fani 

met en relief l’identité et l’affirmation du peuple marka.  

Ensuite, le tun-tun fani est un élément d’ascension sociale et de magnificence. En effet, 

le tun-tun fani célèbre des valeurs et symbolise la noblesse, la richesse et la puissance. Ces 

vertus se traduisent par des rayures, des symboles et des couleurs dont nous avons parlés : laine, 

l’utilisation des fils brillant et soigneux ou perlés (fil mercerisé tordu plusieurs fois et qui donne 

du relief), fils de soie sauvage ou importé, fils de plusieurs tailles, fils écrus ou teints.  Réservé 

à la notabilité, il se porte pendant les grandes cérémonies comme le mariage, la réception des 

autorités politiques et administratives. Le notable doit donc incarner toutes les vertus résumées 

aussi bien dans le tun-tun fani que dans les accessoires qui l’accompagnent.  



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  315 

Enfin, le le tun-tun fani est un moyen de communication. En effet, la fonction élémentaire 

qu’on sait du pagne, c’est de s’en vêtir. Mais au-delà de cette fonction, chez les Marka de 

Safané, le tun-tun fani est également un support de communication à l’instar de la plupart des 

pagnes tissés comme le souligne Dogny BEUGRE (1997, p. 4) : 

L’Afrique est considérée comme le continent de l’oralité. Cependant, cela ne saurait signifier 

inexistence totale d’écriture dans cette partie du monde. L’écriture, d’éminents chercheurs tels 

Joseph Ki-Zerbo et Niangoran Bouah l’ont suffisamment démontré, existe dans maintes 

sociétés africaines. Ses supports sont multiples, mais nous ne nous intéressons ici qu’aux 

étoffes dont les motifs sont en fait des écritures et véhiculent des messages.  

Ainsi, chez les Marka les femmes ne s’habillaient pas au hasard. Elles le faisaient en 

fonction de la situation du moment. Elles portent le pagne aux noms et aux motifs appropriés 

pour la circonstance. Les pagnes, les cotonnades que portent les Marka ‟parlent’’ à leur place. 

Cette communication dont les pagnes font l’objet, abordent des thèmes éducatifs et de 

sensibilisation à l’endroit des populations à travers les boutades, ce sont entre autres, la 

cohésion, l’entente, la courtoisie, la bravoure, l’équité, le partage, qui sont des vertus enseignées 

dans la société. Voilà pourquoi le pagne en tant que moyen de communication est aussi un 

support didactique qu’il faut conserver.   

2.3.  Perspectives de protection et de conservation 

Dans le cadre du tissage traditionnel et particulièrement celui tun-tun fani, la conservation 

permettra de revitaliser le pagne traditionnel tissé et permettre aux tisserands marka de vivre de 

leur métier tout en perpétuant tun-tun fani en voie de disparition. Cela nécessite une véritable 

politique organisationnelle de mise en place à travers l’encadrement des tisserands à travers la 

protection des œuvres des tisserands, la collaboration entre tisserands de la région, l’initiation 

des jeunes au métier du tissage ; l’appui aux activités du métier du textile. 

S’agissant de l’encadrement des tisserands, il faut noter qu’on constate chez les Marka 

de Safané, la plupart des tisserands n’ont pas véritablement appris ce métier. Beaucoup d’entre 

eux ont hérité de leurs parents en observant ceux-ci tisser. Ils font donc ce travail par devoir 

moral sans en faire une profession. Par conséquent, ils n’y accordent pas toute l’attention qui 

sied. Pour preuve ils s’y consacrent à temps plein que pendant la saison sèche, la saison 

pluvieuse étant réservée aux travaux champêtres.  

Aussi, la matière première, le tun tun, est pratiquement inexistante ou inondée de faux 

produits. Même quand elle existe, elle est inaccessible par les tisserands faute de moyens. Dès 

lors, des dispositions doivent être prises pour les encadrer, les organiser et leur accorder des 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

316  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

subventions. Il faudra en plus faire suivre ces artisans du textile par les plus expérimentés et 

surtout leur inculquer que le tissage du tun tun fani est un métier d’avenir.  

Concernant la protection des œuvres des tisserands, nous avons évoqué plus haut la 

contrefaçon qui gangrène le milieu du tissage traditionnel aussi bien par la qualité de la matière 

première que par le fait que la qualité des produits finis issus des faitières qui jonchent les rues 

des grandes villes. Or l’objectif recherché aujourd’hui dans le domaine du tissage traditionnel 

est de professionnaliser le métier du textile afin que les acteurs se consacrent entièrement à 

leurs activités et en tirer le plus grand profit. Le constat sur le terrain, surtout dans les régions 

reculées comme les zones de tissage marka de Safané, les principaux acteurs ne bénéficient pas 

des fruits de leur labeur et n’en vivent pas véritablement. Une des raisons principales est la 

contrefaçon du tun tun fani et la concurrence déloyale qui créent d’énormes difficultés 

financières. Ainsi, les activités de tissage, surtout du tun tun fani, de bon nombre d’entre eux 

sont au ralenti si elles ne sont pas aux arrêts. C’est pourquoi, il faut déjà mettre des balises pour 

accorder le droit d’auteur des cotonnades en général et du tun tun fani en particulier aux 

tisserands.  

Une telle reconnaissance doit être attestée par le brevet d’invention afin de conférer aux 

communautés marka un droit exclusif d’exploitation industrielle des cotonnades, du tun tun et 

du pagne tissé traditionnel. Il s’agit de mettre un frein aux contrefaçons dans le secteur de 

l’artisanat du textile traditionnel qui ne font que prospérer car nous assistons ces dernières 

années à des contrefaçons chinoises qui inondent nos marchés. Si les œuvres des tisserands 

marka venaient à être brevetées, ils seront sécurisés d’autant plus que même concurrencés, ils 

bénéficieront des droits d’auteur.  

C’est pourquoi il doit avoir une étroite collaboration non seulement entre les tisserands 

de la sous-région mais au niveau national. Ne dit-on pas que l’union fait la force ? En effet, 

c’est uni que les tisserands des différentes régions aboutiront aux résultats attendus En effet, 

pour valoriser le patrimoine vestimentaire authentique de toutes ces régions, la collaboration 

consistera à partager des difficultés de la filière, donner une meilleure image de leur métier et 

organiser collégialement des foires, salons, festivals, conférences. Cette mise en commun de 

synergie n’affectera en rien la spécificité culturelle de chaque groupe. Bien au contraire, elle 

fera l’objet d’enrichissement dont bénéficieront les tisserands.  

Initiation des jeunes au métier du tissage : La formation théorique permet aux 

apprenants d’emmagasiner des connaissances de façon générale et dans des domaines précis en 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  317 

particulier. C’est en cela que nous faisons la proposition de donner des enseignements sur le 

tissage dans les écoles et universités en mettant un accent particulier sur le tun tun fani. 

Toutefois, la théorie présente toujours ses limites si elle n’est pas associée à la pratique. C’est 

pourquoi, la tendance n’est plus de former des bureaucrates mais plutôt des hommes de métier 

qui puissent s’installer à leur compte. Dans cette perspective, des jeunes en formation dans des 

écoles et universités qui s’intéressent au travail du textile complèteront leur formation auprès 

des tisserands dans des ateliers de tissage de cotonnades et de pagnes. Il est même indiqué de 

créer des filières du textile où vont être orientés des jeunes à bas âge. L’objectif est de faire 

d’eux des professionnels de ce secteur d’activité.  

Appui aux activités du métier du textile : Le tissage de pagnes traditionnels notamment 

le tun tun fani se déroule tellement dans l’anonymat et le dénuement qu’il a plus besoin d’appui 

de la part d’Organisations Non Gouvernementales et d’autres structures non étatiques pour sa 

promotion sans non plus négliger des outils promotionnels. Que ces aides soient en nature ou 

en espèce, elles pourront venir en complément non négligeables. Ces structures peuvent jouer 

un rôle salvateur. Ce soutien se déclinant en des modes opératoires consistera à :  

- octroyer des crédits aux tisserands, remboursables à un taux d’intérêt préférentiel ; 

-   constituer un fonds de roulement disponible auquel ont droit des tisserands en cas de difficultés 

financières ; 

-  tisser des partenariats avec des usines de fabrication des intrants ou subventionner des intrants 

;  

- faire créer des champs de coton ; 

- faire créer des plantations de kapokier ; 

- encourager la sériciculture qui est l’élevage du ver à soie ;  

-  solliciter des structures d’appui au profit des tisserands et assimilés. etc.  

A travers Analyse iconographique et iconologique, il parait clairement que le tun-tun 

fani est bien plus qu’un simple pagne. Il est un vecteur d’identité, de mémoire et d’expression 

sociales. Cependant, la pérennité de cet héritage est aujourd’hui menacée par la faible 

transmission intergénérationnelle, le manque d’organisation des tisserands, ainsi que 

l’insuffisance de mesures de protection et de soutien. Pour répondre à ces défis, des stratégies 

de sauvegarde et de promotion ont été proposées, mettant l’accent sur la formation, la 

structuration des acteurs du secteur et l’implication des jeunes. La reconnaissance et la 



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

318  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

valorisation du pagne traditionnel sont essentielles pour préserver ce patrimoine culturel et en 

faire un levier de développement local.  

Conclusion 

En abordant cette étude, notre objectif de départ était de montrer que le tun-tun fani est 

certes un pagne pour se vêtir mais il est beaucoup plus un élément culturel dans la vie des Marka 

de Safané. Et de ce fait il était important de le faire connaître comme un élément du patrimoine 

immatériel marka. Partant de ce constat, nous avons décrit tout un processus traditionnel de 

mise en place d’obtention du fil de la soie qui sert de matière première pour le tissage du tun-

tun fani. Après suivent respectivement le tordage, le cardage, la filature de la soie et la teinture 

des fils de trame qui sont mis par la suite sur le métier à tisser qui produit des pagnes aux motifs 

et couleurs divers. Les motifs et l’approche chromatique du tun-tun fani révèlent que les motifs 

marka sont généralement des motifs faits avec rayures combinant des fils de kapok, de soie et 

de coton avec une utilisations de plusieurs tons dans la création des motifs et l’élaboration des 

couleurs qui se résument généralement en couleur bleu d’indigo, blanc et le jaune.  

A partir de cette étude nous arrivons à la conclusion que le tun-tun fani, qu’au-delà de 

son utilisation à l’occasion de mariages, de décès, demeure un des biens le plus précieux des 

Marka de Safané, un véritable support d’enseignement et un moyen d’expression culturelle avec 

en toile de fond, la mise en lumière des us et coutumes, des croyances et traditions de ce peuple. 

En somme, le tun-tun fani est très important dans la communauté marka. Toutefois, dans 

l’ensemble, ce pagne est méconnu. Cela se justifie d’abord par le fait que culturellement, le tun-

tun fani n’est pas facilement accessible. Seuls quelques privilégiés s’en vêtissent seulement si 

des conditions exceptionnelles l’exigent, à l’occasion des grandes cérémonies par exemple. 

Mais la transmission de cet art de tissage du tun-tun fani n’est pas à l’ordre du jour chez les 

Marka, un défi qu’il convient pourtant de relever urgemment. 

 

 

1. Liste des enquêtés 

N° Nom et Prénom (s) 
Âge 

(année) 

Profession-Statut 

social 
Date et lieu de l’entretien 

1 BAFIOGO Pauline 50 Teinturière 
 05/06/2023 à 

Ouagadougou. 



 
 

Patrick KABRE & Adama TOMÉ  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  319 

2 BOCANA Maïga 55 Teinturier 
09/06/2023 à 

Ouagadougou 

3 COULIBALY Daouda 57 Tisserand 25/03/2022 à Dédougou 

4 DJIBO Boudou 40 Teinturier 20/03/2022 à Kougny 

5 Djibo Ousmane 45 Teinturier 20/03/2022 à Kougny 

 Lankoande Flora 47 Fileuse  26/07/2023 à Fada 

6 OUEDRAOGO Ali 50 Teinturier 
01/11/2024 à 

Ouahigouya 

7 OUEDRAOGO Zakaria 53 Teinturier 
15/06/2022 à 

Ouagadougou 

8 SANA Omar 47 Teinturier 25/05/2023 à Youba 

9 SIMBORO Awa 57 Tisserand 03/06/2022 à Nouna 

10 TOE Issa 51 Teinturier 20/03/2022 à Kougny 

11 TOE S. Toni 40 Teinturier 19/03/2022 à Kougny 

12 TOE Victorine 43 Teinturière 
26/09/2024 à Bobo-

Dioulasso 

13 YELEMOU Korotimi 46 Teinturière 03/06/2022 à Nouna 

 

2. Bibliographie 

 

BOSER-SARIVAXEVANIS Renée, 1972, Les tissus de l’Afrique Occidentale, Basel, Pharos-Verlag 

Handusrolf Schwabe.  

BOSER SARIVAXEVANIS Renée, 1975, Recherche sur l’histoire des textiles traditionnels tissés et 

teints de l’Afrique Occidentale, Basel, Verhandlungen der Naturforschenden Gesellschaft in Basel.  

BOUSSARI Jocelyne Karimatou, 1993, Le tissage ancien en pays moaga : l’exemple de Soulgo 

(province de l’Oubritenga, Burkina Faso), Université de Ouagadougou.  

GUIRE David, 1989, Approche anthropo-sociologique du tissage, de la teinture et des pratiques 

vestimentaires dans le moogo (Burkina Faso) : des colporteurs yarsé aux centres de formation 

artisanale, Mémoire de Maîtrise, Université de Paris VIII-Vincennes, Département d’Anthropologie-

sociologie.  



Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)  

320  Décembre  2025    pp. 297 – 320 

KABRE Patrick, 2021, L’art du tissage traditionnel en pays marka : le cas de la commune de Safané 

(Province du Mouhoun, Burkina Faso), Université Norbert Zongo. 

HILL-THOMAS Genevieve, 2012, Faso dan fani: marka textiles in Burkina Faso, PhD Philosophy, 

Indiana University. 

KI ZERBO Joseph, 1978, Histoire de l’Afrique d’hier à demain, Paris, éd. Hatier. 

NACOULMA Théophile, 2009, La conservation des textiles traditionnels dans les musées du Burkina 

et la problématique de la restauration, mémoire, ENAM.  

NUGUE Etienne Jocelyne, 1982, Artisanats traditionnels en Afrique Noire : Haute Volta, Institut 

Culturel Africain 

NUGUE Etienne Jocelyne, 1985, Artisanats traditionnels en Afrique Noire en Côte d’Ivoire, Institut 

Culturel Africain. 

NUGUE Etienne Jocelyne, 1985, Artisanats traditionnels en Afrique Noire en Côte d’Ivoire, Institut 

Culturel Africain.  

ROY Christopher, 1987, Art of the Upper Volta rivers, éd. Alain et François Chaffin.  

TAUXIER Louis, 1912, Le Noir du Soudan. Pays mossi et gourounsi. Documents et analyses, Paris 

Larose. 

TRAORÉ Sidi et al, 2010, Les spécificités culturelles (motifs, symboles, coupes) dans l’artisanat textile 

traditionnel dans les aires culturelles Peul, Gourmantché, San et Bobo, Agence CORADE, SAHIRE.  

VOKOUMA/ BOUSSARI Jocelyne Karimatou, 1999, Les techniques du tissage au Moogo : Origines 

et évolution, Thèse de Doctorat, Université de Provence. 

 


