Issoufou COMPAORE

IDENTITES CULTURELLES ET RELIGIONS MONOTHEISTES

[Bapes de traitement de l'article]

Date de sourrission : 12-10-2025 / Date de retour dinstruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025

Issoufou COMPAORE
Ecole Normale Supérieure/ Burkina Faso

& issoufoucompaor@yahoo.fr

Résumé : L’histoire des religions monothéistes nous enseigne qu’elles ont toujours
poursuivi une visée universelle. Le message porté par le judaisme, le christianisme et
l'islam se veut adresser a tous les hommes, sans distinction d’origine ni de particularité
biologique. Cependant, au fil de leur expansion, ces religions ont dtt composer avec
les cultures locales des sociétés qu’elles ont rencontrées. Or, ces cultures sont
intimément liées aux identités des peuples qui les portent. C'est précisément cette
rencontre entre les religions abrahamiques et les identités culturelles qui fait I'objet de
la présente réflexion. Celle-ci s’articule autour du probléme de la nature des relations
qui existent entre les religions monothéistes et les identités culturelles. L’objectif
poursuivi est de montrer comment les interactions entre religions monothéistes et
identités culturelles aboutissent tantot a une acculturation des monothéismes, et tantot
a une déculturation des peuples. De ce fait, on a pu démontrer, a travers une triple
démarche (historique, analytique et dialectique), que les religions monothéistes
subissent l'influence de la culture dominante dans la société de sorte a en perdre
quelques fois le pur religieux. Par ailleurs, les monothéismes, suivant une
représentation qui se veut radicale et fondamentaliste, voient dans la culture ambiante
ainsi que dans les identités culturelles une souillure, qui pis est une hérésie. D’ot1
I"ambition de débarrasser les peuples de ce qui dans la culture fait outrage a la majesté
de Dieu : c’est ce qu’on nomme justement le processus de déculturation des peuples.

Mots clés : religion monothéistes, identité culturelle, acculturation, déculturation,
trenscendance

Abtsract: The history of monotheistic religions teaches us that they have always had a
universal aim. The message conveyed by Judaism, Christianity and Islam claims to
address all men regardless of their origins and biological differences. That said, during
their journey these religions are obliged to come to terms with the ambient cultures in
societies. These cultures are nevertheless carried by identities. It is this encounter
between Abrahamic religions and cultural identities that is the subject of this
reflection. Thus posed, this reflection is articulated around the problem of the nature
of the relations that exist between monotheistic religions and cultural identities. The

DJIBOUL | N°10, Vol.1 283


mailto:issoufoucompaor@yahoo.fr

Identités culturelles et religions monothéistes

objective that flows from it is to show how the interactions between monotheistic
religions and cultural identities sometimes result in an acculturation of monotheisms,
and sometimes in a deculturation of peoples. As a result, it has been possible to
demonstrate, through a triple approach (historical, analytical and dialectical), that
monotheistic religions are subject to the influence of the dominant culture in society in
such a way as to sometimes lose their pure religious aspect. Furthermore,
monotheisms, following a representation that is intended to be radical and
fundamentalist, see in the surrounding culture as well as in cultural identities a
defilement, which is worse, a heresy. Hence the ambition to rid peoples of that which
in culture offends the majesty of God: this is what is rightly called the process of
deculturation of peoples.

Key words: monotheistic religions, cultural identity, acculturation, deculturation,
transcendence

Introduction

Les religions monothéistes se sont, historiquement, réclamées d’une origine
transcendante. Cette transcendantalité est le fait des origines divines qu’elles clament
et proclament. Ceci dit la verticalité qui les caractérise est appelée a composer avec une
certaine horizontalité étant donné que ces religions sont destinées a se socialiser. Ce
qui implique qu’aux cotés de leur origine divine figure une dimension sociale, laquelle,
il est vrai, exige une certaine médiation. Le processus de socialisation est un impératif
catégorique si tant est qu’elles veulent s’adresser aux hommes. Au cours de ce
processus les religions monothéistes se retrouvent dans une confrontation soit directe,
soit implicite, avec les cultures ambiantes en place dans la société. Mais les cultures
sont toujours portées par des identités autour desquelles chaque société ou chaque
groupe d’individus se greffe et se définit. De fait il existe une relation intime entre les
religions monothéistes et la culture ou, plus exactement, entre les religions
monothéistes et les identités culturelles. Analyser la nature de cette relation demeure
'objectif général de cet écrit. Nous serons alors confrontés a la question nodale
suivante : Comment les interactions entre les religions monothéistes et les identités
culturelles produisent-elles, selon les contextes, des phénomeénes d’acculturation
religieuse ou de déculturation des peuples ? En d’autres termes, une religion pure tout
autant qu'une culture pure, sont-elles seulement possibles? L’analyse de cette
question, a partir des démarches analytique, historique, sociologique et dialectique
constituera le corps de notre présente réflexion.

1. Clarification conceptuelle

Conformément a la tradition socratique il faudrait, avant toute chose, s’entendre sur
les mots. Dans la méme continuité nous tenterons de clarifier certains concepts qui
sont essentiels dans la présente réflexion

284 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

1.1 Culture, identités culturelles, déculturation et acculturation

Le concept de culture a connu, au fil du temps, une évolution sémantique significative.
Dans le cadre de cette réflexion nous tenterons de I’appréhender dans ses connotations
socio-anthropologique et philosophique. Une telle entreprise nous invite a une
relecture de I'anthropologie culturelle, discipline dont une figure comme Tylor peut
en réclamer légitimement la paternité. Dans ses travaux fondateurs, Tylor (1871, vol 1)
définit la culture comme un « ensemble complexe incluant les savoirs, les croyances,
l'art, les meeurs, le droit, les coutumes, ainsi que toute disposition ou usage acquis par
I’homme en société ». Cette conception trouve un écho favorable beaucoup plus tard
dans la définition retenue par 'UNESCO (1982, MONDIACULT). Dans les termes de
I'UNESCO, la culture renvoie a un ensemble de « traits distinctifs, spirituels et
matériels, intellectuels et affectifs, qui caractérisent une société ou un groupe social.
Elle englobe, outre les arts et les lettres, les modes de vie, les droits fondamentaux de
I’étre humain, les systémes de valeurs, les traditions et les croyances. ». En substance,
la culture ici entendue se veut holistique en tant qu’elle prend en compte toutes les
inventions dans les domaines des arts, des savoir et savoir-faire, des croyances, des us
et coutumes ainsi que des normes. A la différence du concept de culture qui se laisse
facilement saisir, 1’expression identité culturelle semble toujours destiner a nous
échapper du fait méme de l'extréme ambiguité du mot "identité". Cette ambigtiité est
soulignée par Bernard Péloile (1996) quand il désigne I'identité comme une notion
« polymorphe et boulimique ». Dans La crise des identités, Claude Dubar s’interroge
avec insistance « Le terme « identité » n’est-il pas le type méme de « mot valise » sur
lequel chacun projette ses croyances, ses humeurs et ses positions ? » Claude Dubar
(2000, P. 1) Ces considérations aboutissent au constat avéré et répété selon lequel le
sens du concept d’identité est difficile a cerner. Des lors, a quel titre est-il seulement
possible de parler d’identité culturelle ?

Pour le sens commun, 'identité culturelle se réduirait a un ensemble de données fixes
et immuables a 1'aide desquelles chaque société se définit et a I'égard desquelles on
reconnait chaque groupe social. Ainsi, chaque culture serait comme un vase clos, une
monade qui demeure identique a elle-méme et qui résisterait au changement. Cette
appréhension de la culture et par suite de l'identité culturelle n’est pas vierge de tout
reproche. Le plus grand reproche qui pourrait étre formulé est la volonté de faire de la
culture un « déja achevé » et de bouter pour ainsi dire hors de la culture 1'évolution.
Pourtant nous savons, depuis les travaux de certains ethnologues célébres comme
Lévi-Strauss et René Girard, que I'évolution est inscrite au coeur méme de la culture.
De sorte a ce que l'essence de toute culture soit le changement. Cette évolution peut
s’opérer suivant un double mécanisme comme I'atteste Bayama (2020, p. 37) en ces
termes « toutes les cultures sont évolutives soit par un dynamisme interne, endogene
soit par les relations avec les autres cultures, un dynamisme exogene ». Il existe des

DJIBOUL | N°10, Vol.1 285



Identités culturelles et religions monothéistes

facteurs aussi bien extrinséques qu’intrinseques a méme de légitimer le propos selon
lequel I'évolution est indissociable de la culture : intrinséques car a un moment donné,
le groupe social découvre que certains éléments composants sa culture ne sont plus
adaptés a la réalité ambiante qui se complexifie ; et extrinseque étant donné que la
rencontre avec d’autres cultures influence fondamentalement la représentation du
monde de chacune d’elle. Il appert alors que la notion d’identité ne saurait se réduire
a une essence fixe pas plus que celle d'identité culturelle ne saurait se limiter a des
données immuables.

Dans ces conditions, « 'identité n’est pas », pour reprendre les mots de Claude Dubar
(2000, p. 3), «ce qui reste nécessairement «identique » mais le résultat d'une
identification contingente. ». En d’autres termes, il n'y a pas véritablement d’identité
entendue comme « permanence dans le temps», puisque «tout est soumis au
changement ». L’identité reste toujours sujette aux aléas de l'existence, a la
contingence. Si bien qu’elle n’est pas la « mémeté » mais suppose toujours et en méme
temps « l'altérité ». L’erreur c’est de croire que I'identité existe comme « réalité en soi »,
alors qu’en fait elle implique nécessairement le changement. En clair, ce n’est que de
facon nominaliste que telle réalité continue de se dire ainsi et non autrement, si non
elle est en perpétuelle mutation. Ce qui nous conduit a affirmer que I'identité culturelle
d"un groupe social est I'ensemble des éléments culturels qui définissent ce groupe a
un moment donné, c’est-a-dire a une époque définie et seulement a l'intérieur de cette
époque. Il n’est pas alors exclu que, suivant les époques, le méme groupe se redéfinisse
autrement soit en intégrant de nouveaux éléments qui leur était jusqu’alors étrangers
soit en en supprimant d’autres jugés obsoletes. Et quand un groupe social emprunte
de nouveaux éléments culturels étrangers a son biotope, il court le risque d'une
déculturation ou qui plus est d'une acculturation.

On parle de déculturation quand un groupe social donné perd partiellement ou
totalement quelques éléments qui ont longtemps composé sa culture. Au cours du
temps, un groupe social peut constater la faillite de certaines référentielles culturelles
qui ont fait longtemps parti des normes qu’il célébrait. Par exemple I'appauvrissement
des langues maternelles en Afrique, 'abandon de certains rituels funéraires et de
certains rituels initiatiques dénotent d’une déculturation progressive de nos sociétés.

Par contre, a la différence de la déculturation, 1'acculturation implique toujours
abandon et réappropriation. Cela doit s’entendre: il y a acculturation quand un
groupe social abandonne des éléments relevant jusqu'alors de sa culture pour
s’approprier de nouvelles pratiques culturelles qui sont pour la plupart propres a une
autre culture. On pressent qu’ici il y a aliénation, le « méme » devient « autre », il
devient étranger a lui-méme. Ce «devenir autre» qui est I'essence méme de
'acculturation s’expliquerait, dans une large mesure, par le choc des cultures qui s’est
radicalisé ces derniéres décennies suite a I'accélération de la mondialisation. Ce qui

286 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

implique que la rencontre avec d’autres cultures et par suite, leur cohabitation, nous
enseigne Mahamadé Savadogo (2015, p. 6), «est rarement harmonieuse, elle est
toujours potentiellement confictuelle. ». Cette confictualité vient de ce que chaque
groupe social entend valoriser les éléments constitutifs de sa culture. Dans cette
logique, les cultures minoritaires sont susceptibles de perdre certaines pratiques mais
aussi certaines valeurs culturelles au profit de nouvelles données culturelles qui leur
sont absolument étrangeres.

Au terme de ces tentatives de clarification, il convient de préciser qu’elles n’ont ni la

Z . I A b v J 2z . . . .
prétention d’étre exhaustive pas plus qu’elles n’épuisent les sens des expression ici
employées.

1.2 Religions monothéistes

Encore appelées religions révélées ou, dans un sens plus strict, religions abrahamiques,
les religions monothéistes sont ainsi nommeées tant du point de vue de leur origine
transcendante mais aussi et surtout de la nature de cette transcendance et enfin du fait
qu’elles supposent toujours l'existence d'un prophete, c’est-a-dire d'un homme
providentiel dont la mission est de transmettre la révélation aux hommes. Nous
pressentons alors que trois conditions se dégagent comme fondamentaux a l'aide
desquelles on reconnait les religions monothéistes : il s’agit d’abord de I'existence
d’une transcendance, d’un étre supréme qui se démarque par son unicité ; ensuite un
homme hors du commun, providentiel, «extra-ordinaire » entendu comme le
représentant du transcendant sur terre, statut qu’il a recu du transcendant lui-méme ;
et enfin d'un livre sacré qui tient justement sa sacralité parce qu’il est la matérialisation
de la parole de Dieu, du message qu’ll entend porter aux hommes.

Dans ces conditions, on peut retenir sous l'appellation « religions monothéistes » : le
judaisme ; le christianisme et I'islam. Au carrefour de ces trois religions se trouve la
croyance en une seule divinité, la croyance a un prophete porteur du message divin et
la croyance au livre sacré comme manifestation du message divin. De ce fait, des
religions comme le bouddhisme aussi bien que I'hindouisme se trouvent logiquement
en marge des monothéismes. Par contre, judaisme, christianisme et islam se
reconnaissent chacun dans un prophete (Moise, Jésus, et Mohamed) et se définissent
dans un livre sacré (la Bible hébraique couramment appelé Ancien testament, le
Nouveau testament, et le Coran). De plus, ces religions ont toujours été porteuses
d’une mission a portée universelle. Cette universalité implique que la mission portée
par les monothéistes s’adresse a tous les hommes indépendamment de leurs origines,
de leur statut social, de leur différence biologique. Par exemple dans la Bible hébraique
il est fait mention ce qui suit : « il arrivera, dans la suite des temps, Que la montagne
de la maison de I'Eternel sera fondée sur le sommet des montagnes [...], Et que toutes
les nations y afflueront. Des peuples s’y rendront en foule, et diront: Venez, et

DJIBOUL | N°10, Vol.1 287



Identités culturelles et religions monothéistes

montons a la montagne de I'Eternel [...], Afin qu’il nous enseigne ses voies » (Es. 2, 2-
3) ; dans la méme logique il est indiqué dans le Coran que « Nul n’est supérieur a
I'autre [...] vous étes tous égaux comme les dents d"un peigne. » (Sourate. 17, 70) Ces
vérités dénotent de ce que les religions monothéistes ont une portée universelle,
contrairement a d’autres religions, certes beaucoup plus vieilles, de I'Europe de l'est
et d"Asie, qui n’ont pas manifestement de visée universelle. L'universalité visée par les
monothéistes d'une part et leur origine transcendante d’autre part, nous pousse
justement a nous interroger sur leur processus de socialisation et conséquemment sur
la nature de la « co-habitation » qu’ils entretiennent avec les cultures.

2. Religions monothéistes et identités culturelles: de la socialisation a
'acculturation du religieux

Les monothéismes, nous 1'avons démontré plus haut, se réclament d'une origine
divine, ce qui leur confere leur transcendantalité. Les vérités contenues dans les livres
saints, les normes que les monothéismes défendent, les pratiques religieuses qu’elles
promeuvent, sont tous marqués par la verticalité. Cela doit s’entendre : Dieu est pensé
ici a la fois comme origine et garant de toutes ses vérités mais aussi des normes aussi
bien que des pratiques. Des lors, le rapport que ces religions entretiennent avec les
hommes ne va pas de soi. Il implique en méme temps un processus de socialisation.

2.1 De la socialisation des religions monothéistes

La socialisation implique que les monothéismes ne restent pas suspendus au-dessus
des hommes, ils ne sont pas enfermés dans le moule de la pure transcendance. Bien au
contraire, tout en maintenant les liens avec la transcendance, les religions monothéistes
se préoccupent de I'existence matérielle des hommes. Les livres saints, les normes, et
les pratiques religieuses démontrent ce souci permanent pour 'homme dans son
existence phénoménale. Isy Morgensztern (2015, p. 14) résume bien la socialité des
monothéismes en ces termes : « les trois monothéismes ont clairement souhaité pour
leurs premiers fideles une vie terrestre digne de ce nom, tant ceux-ci étaient alors des
laissés-pour-compte. Les spéculations religieuses et les constructions théologiques ont
ainsi pris leur source la ou cette humanité se débattait avec des problemes concrets.
Des lors, peut-on aborder les monothéismes comme 1'on aborde des projets de
société. ». Ce qui a été un souci au début, a savoir « un projet de société » ou
simplement « un projet terrestre », a demeuré tel quel au fil du temps.

Mais Isy Morgensztern va plus loin en considérant que le but premier des
monothéismes n’a d’ailleurs pas été le salut extra-mondain mais plutét un salut
terrestre : « les monothéismes furent les initiateurs d’un projet terrestre avant que
céleste » Isy Morgensztern (2025, p. 6). Tout se passait comme si dans I’entendement
des monothéismes il était impératif de fournir des moyens a I'homme afin qu’il puisse
mieux habiter le monde, car « ce qui est annoncé dans la Bible hébraique, le Nouveau

288 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

Testament et le Coran : permettre la mise en place ici-bas d"un monde habitable pour
tous. » (Ibid., p.6). Le monde n'est pas a priori habitable du fait des contradictions qui
y régnent. Ces contradictions sont les multiples manifestations des conséquences du
péché adamique. Car on ne peut penser le monde selon la logique des monothéismes
en faisant I'économie du péché originel. A partir de ce moment, on a assisté purement
et simplement a I'entrée du mal dans le monde, un monde dans lequel 1’espece
humaine est désormais confrontée a des contrariétés importantes qui provoquent un
véritable malaise existentiel. C'est pour répondre a ce malaise existentiel que les
monothéismes développent leur projet de société ou, pour le dire simplement, ils se

socialisent.

La socialisation est un impératif et en ce sens elle parcourt les grandes questions
religieuses tout autant qu’elle traverse les enseignements, les normes aussi bien que
les pratiques religieuses. En parcourant les livres saints des monothéismes, on se
familiarise avec un certain nombre de thématiques qui témoignent de ce que ces
religions sont soucieuses de la vie matérielle des hommes. Les grandes thématiques se
cristallisent autour des problématiques du mal, du bonheur, du rapport de 'homme a
la terre et au vivant en général, du rapport de I'homme a I'altérité. Les monothéismes
ont toujours tenté d’apporter des éléments de réponse aux origines du mal, a sa
finalité, et au rapport de 'homme avec le mal. Aussi se sont-elles préoccupées des
conditions et des moyens a mobiliser pour rendre le bonheur possible, ainsi que des
obligations de 'homme a I'égard de la terre et a 'endroit des especes vivantes avec
lesquelles il habite le monde. Enfin, les monothéismes ne sont pas restés indifférents a
la problématique du rapport a l'altérité. Ils ont développé une approche de l'altérité
basée sur les concepts d’amour et de respect du prochain. C’est tout ce sens que nous
pouvons donner a l'enseignement du Christ sur la parabole du bon Samaritain.
L’amour du prochain représente d’ailleurs le second commandement qui se formule
en ces termes : « [...] Tu aimeras ton prochain comme toi-méme.» (Mattieu 22 : 37-40).
Ce commandement est, au-dela des interprétations quelques fois sectaires,
unanimement partagé par le judaisme et I'islam.

Ces considérations nous autorisent a dire avec insistance qu’il y a un véritable
processus de socialisation inscrit au cceur méme des monothéismes. Toutefois, ce
processus débouche presque toujours a une confrontation entre les monothéismes et
les cultures en place dans les sociétés.

2.2 De I'acculturation du religieux

Avec pour visée de permettre aux hommes de bien habiter le monde, les religions
monothéistes ont entrepris un processus de socialisation. C’est par la médiation de
cette socialisation que ces religions esperent affronter, avec les hommes, les problemes
existentiels qui se dressent a eux. Mais étant donné que la société est le lieu ou

DJIBOUL | N°10, Vol.1 289



Identités culturelles et religions monothéistes

s'expriment des cultures diverses, portée chacune par une identité, alors les
monothéismes entrent nécessairement en confrontation avec les différents modes
d’expressions des identités culturelles.

Chaque groupe social releve d'une culture face a laquelle ces membres tentent de
s’identifier. Les modes d’identification sont les différents éléments composant chaque
culture. Ces éléments sont entre autres la langue, les croyances, les savoirs, les normes,
les us et coutumes, les habitudes alimentaires, les modes vestimentaires. C'est
I’ensemble de ces éléments qui faconnent 'identité culturelle d'un peuple. A ce propos
Mahamadé Savadogo (2015, p. 3) écrit « La langue, la religion, le métier, I'’alimentation,
I'habillement ou la musique, sont autant d’éléments qui contribuent a former 1"identité
culturelle d'un regroupement d’hommes. Mais aucun de ces facteurs considéré
isolément n’est suffisant pour définir I'identité culturelle. ». Dans cette logique, chaque
groupe social entend faire reconnaitre son identité culturelle : chacun célebre, en
valorisant, son identité. Cette valorisation place chaque culture en face des autres : il
en découle une «lutte pour la reconnaissance », voire pour la domination. Et les
religions ne restent pas indifférentes a cette lutte pour la domination. Chaque religion,
présente dans une société, a tendance a se rapporter a la culture dominante.

La mission de socialisation conduit les religions monothéistes a adopter la culture
dominante dans la société. Qui plus est a partir de la révélation chaque religion est
accueillie par une culture donnée, méme si a priori elle ne se confond pas a cette
derniére. Et méme dans les cas des conquétes ou des missions religieuses, il y a
toujours une culture qui est utilisée comme le moyen de médiation par le truchement
duquel ces conquétes et missions sont rendues possibles. C'est 1a que réside tout le
sens de l'acculturation du religieux définit, selon les termes de Roy, comme
I’adaptation de la religion a la culture dominante. Cette adaptation obéit a deux types
de facteurs: un facteur intrinseque et un facteur extrinseque. Suivant le premier
facteur, il faut noter que tous les prophetes représentant les trois religions, ont tous un
enracinement social avant de recevoir la révélation. Moise, Jesus, et Mohamed
appartiennent chacun a une société et plus exactement a une culture. C'est dans cette
logique que la civilisation occidentale a fini par proclamer ses origines judéo-
chrétiennes, tout comme la civilisation arabe s’est faite sienne 1'islam. Par ailleurs, le
facteur extrinseque vient de la visée universelle, visée qu’elles se sont elles-mémes
assignées. A partir du moment ot ces religions ont manifesté la volonté d’étendre la
Révélation a toutes les nations, alors elles se sont vues obligées de se servir de la culture
dominante dans chaque société afin de rompre les différentes barrieres qui viendraient
rendre caduque le projet de conversion de masse. Ces deux facteurs sont expliqués par
Roy en ces termes « Une religion peut surgir au sein d"une culture de deux manieres :
de l'intérieur par une révélation (Jésus, Mohamed), ou de l'extérieur par l'action
prosélyte sous toutes ses formes (conquétes, missions). » (2008, p. 72)

290 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

On l'aurait sans doute compris, l'acculturation du religieux se manifeste par la
tentative de domiciliation, a I'intérieur de la religion, de la culture dominante dans la
société. Quand une culture finit par élire domicile dans une religion, alors cette
derniere se vide progressivement de sa substance. Le processus de
désubstantialisation est certes tres lent et jamais entier mais il aboutit soit a la
dégénérescence des enseignements, des normes, mais aussi des pratiques religieuses,
soit a I'innovation dans la religion en y intégrant de nouveaux éléments empruntés,
dans une large mesure, a la culture dominante. Ces considérations impliquent alors
que l'acculturation du religieux peut s’entendre comme une « déchristianisation » et
une « déislamisation » de certaines pratiques religieuses. Par exemple, la célébration
de la féte de Noél dénotait a 1'origine d'une adaptation de la religion chrétienne a la
culture romaine (célébration du solstice d’hiver ou encore de la naissance du Soleil
Invaincu). De méme, I"adoption du sapin de Noél dans la célébration de la Nativité
obéissait d’abord elle aussi a une logique culturelle avant son intégration dans le
christianisme. Pendant la célébration du solstice d’hiver, les romains avaient acquis
I'habitude de décorer leurs maisons avec des coniferes. Dans la culture romaine de
"antiquité les coniferes symbolisaient la vie éternelle ou I'espoir. C'est cette idée qui a
été reprise par la chrétienté au Moyen Age. Dans la méme lancée, le port du boubou
en islam pour les hommes et le port du voile pour ce qui est des femmes, devenus de
plus en plus une identité musulmane, a pourtant des origines arabes et
mésopotamiennes. En islam, I'intégration des pratiques culturelles ambiantes dans la
religion, qui produit ce qu’on nomme ici 'acculturation du religieux, se manifeste
également dans la célébration de certaines fétes comme le Mouloud ou la tabaski. Dans
la partie Ouest de 1’ Afrique, ces fétes ont connu bien d’innovations, lesquelles sont
sans fondement religieux : au Burkina Faso, les peulhs célébraient le Mouloud autour
de chants et danses atypiques, et les mossé du nord et méme du plateau-central ont
contracté I"habitude de sacrifier un coq a l’'occasion du Mouloud. Ces pratiques ne sont
ni enseignées dans le Coran ni dans la Sunna du prophete. Elles sont surtout culturelles
et démontrent la subordination du religieux au culturel si non leur imbrication.

Toutes ces considérations montrent qu'au contact de la culture, le risque d’'une
acculturation de la religion est réel. C'est pourquoi Roy écrira au sujet de I'actualité du
christianisme que « La déchristianisation de Noel est évidente : on ne va guere plus a
la messe de minuit, et le Pére Noél ou Santa Klaus sont plus importants que le Christ. ».
(Ibid., p. 213) Toutefois, il faut se garder de croire que la rencontre et par suite la
confrontation entre religion et culture engendre uniquement l’acculturation de la
religion. A certains égards, les cultures et conséquemment les identités cultures sont
elles aussi menacées.

3. De la religion comme culture a la déculturation des peuples

DJIBOUL | N°10, Vol.1 291



Identités culturelles et religions monothéistes

Selon Olivier Roy « Les religions dominantes ont été de formidables machines a
fabriquer du culturel. » (Ibid, p. 23). Autrement dit, les religions, plus exactement les
religions monothéistes seraient porteuses, chacune, d"une certaine culture qu’elle tente
d’exprimer. Ce qui signifie qu'on y trouve en leur sein tout un mode de vie, tout un
ensemble de us et de coutumes, tout un ensemble de valeurs qu’elles tentent de
promouvoir a travers des langues qui leur serait propre. La promotion de ces éléments
a un impact certain sur les cultures existantes dans les sociétés. Ils ont tendance a
phagocyter les cultures, ce qui porte atteinte aux identités culturelles.

3.1 De la religion comme culture

Parler des religions monothéistes comme des porteuses de cultures ne signifie pas
qu'on perd de vue leur origine transcendante ou qu’on veuille leur en priver. Pour
donner du crédit a nos propos, il est important de ne jamais perdre de vue le fait que
les monothéismes entretiennent en leur sein tous les éléments par la médiation
desquels des ethnologues comme Lévi-Strauss et Tylor ont défini la culture. Pour
rappel ces auteurs définissent la culture a travers des éléments comme les arts, les
savoirs, les croyances, les us et coutumes, les valeurs, les langues etc. A la lumiere de
cette définition, on peut constater, non sans raison, que les religions sont porteuses de
cultures.

Ce constat est valable aussi bien pour le judéochristianisme que pour l'islam. Toutes
ces religions se sont incarnées dans une langue qui, méme si celle-ci reste intimement
liée a la société qui a accueilli la révélation, demeure tout de méme spécifique. Cette
spécificité tient aux origines transcendantes ainsi qu’au caractere incréé de ces langues.
Aussi en vient-on a distinguer un hébreu céleste et un hébreu des hommes, « un arabe
du paradis » et un arabe terrestre. Cette précision est importante étant donné que les
schismes qui se manifestent dans les monothéismes sont aussi le fait du rapport que
les fideles de ces religions entretiennent avec la langue. Autrement dit, les
interprétations polémiques de certains passages des livres sacrés sont dues a une
confusion dans le sens méme des mots et des expressions contenus dans ces livres. Il
existerait alors une langue originelle, celle de la Révélation et des livres sacrés, celle
qui accueille et contient la Vérité. Par exemple, c’est beaucoup plus tard en 1539, lors
de I'édit de Villers-Cotteréts, que les langues profanes ont été autorisés a porter le
message de la révélation, ce qui affirmait et annongait le déclin du latin.

Autant chaque religion monothéiste est porteuse d'une langue, autant elle porte des
valeurs, des coutumes, des modes de vie, des pratiques artistiques. L’avenement des
religions monothéistes a contribuer a réinventer, dans une large mesure, les normes
qui régissaient la vie en société. Une nouvelle approche de la vertu fut promue en lieu
et place des représentations admises jusqu’alors. La société romaine de l'antiquité
d’avant la rencontre avec le christianisme n’a plus jamais été la méme, du point de vue
des normes que célébrait cette société, depuis la consécration de la premiere ville

292 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

chrétienne par l'empereur Constantin. Un nouveau mode de vie s’est mis
progressivement en place avec de nouvelles regles. De méme la vie et les ceuvres du
prophete Mohamed sont devenues toute une philosophie de vie avec a sa suite ces
régles et ces interdits. En sus, les religions ne sont pas restées en marge des productions
artistiques. Le christianisme a développé ce que certains historiens de la période
médiévale notamment Etienne Gilson et Emile Bréhier ont nommé 1’art scholastique.
L’art scholastique est d’une connotation purement religieuse et implique les domaines
de l'architecture, de la sculpture, et de la peinture. C'est d’ailleurs cet art qui va
beaucoup influencer I'art gothique des Xlle et XVlIe siecle. En fait I'art gothique est
d’inspiration théologique et/ ou scholastique.

Les propos qui précedent visaient a montrer que les monothéismes contiennent aussi
du culturel. Ce constat aboutit a l'affirmation selon laquelle il existerait un projet
culturel a c6té de la mission de salut des dmes ou simplement que le « marqueur
religieux » fonctionne toujours avec « un marqueur culturel ». C’est ce projet qui a été
repris par Olivier Roy en ces termes : « L’extension, ou la dégradation (selon le point
de vue ou1]’on se place), du religieux en culture est d’autant plus logique que la religion
crée elle-méme les instruments de sa transformation en culture, méme si elle passe par
des opérateurs déja en place (ce que j’appelle le formatage). » (Ibid., p. 99)

3.2 Religions monothéistes : au fondement d'un processus de déculturation des
peuples

Les missions religieuses, depuis leurs origines, se sont toujours conjuguées avec un
projet culturel. Il est difficile de dissocier d'une part la mission prométhéenne de salut
des ames, de celle de la diffusion d’une nouvelle culture. Dés lors, nous sommes
obligés de nous interroger sur l’avenir des identités culturelles que chaque peuple ou
chaque groupe social s’est forgé au cours de son histoire. Cette interrogation est
d’autant plus légitime a partir du moment ot1 « La culture ambiante est [...] pergue par
les croyants comme une attaque contre la religion, comme un blasphéme permanent. »
(Ibid., p. 209) Etant donné cette méfiance a 1'égard de la « culture ambiante », il
faudrait promouvoir une culture qui plonge ses racines dans la religion. C’est de cette
facon qu’est née le projet de christianisation de 1'Occident tout comme le projet
d’islamisation du monde arabe. La christianisation tout comme l’islamisation ne
désignent pas seulement la simple conversion dans la foi en Christ ou en Allah, mais
aussi et nécessairement 1’éducation des peuples a une culture chrétienne ou a une
culture musulmane. Il est vrai que ce projet éducatif est plus porté par les
fondamentalistes qui nourrissent I’ambition de répandre une approche radicale de la
religion. Une telle approche entend protéger la foi contre les assauts du paganisme ce
qui passe par la réforme de la culture paienne. Selon les partisans de l'islam radical
« tout ce qui est culture arabe d’avant la révélation est désigné comme « ignorance »
(jahilliya) et donc en quelque sorte annulé, a commencer d’ailleurs par la langue arabe »

DJIBOUL | N°10, Vol.1 293



Identités culturelles et religions monothéistes

(Ibid, p. 77). Dans la méme veine, une vision radicale du christianisme conduit a
affirmer que « La culture occidentale n’a pas de valeur en soi, mais seulement dans le
sens ou elle a été, et reste, inspirée par le christianisme. Ce n’est pas la culture
occidentale que 1’Eglise défend alors, c’est la culture occidentale chrétienne. » (Ibid,
pp- 110-111)

La réforme culturelle de la société entreprise par les monothéismes atteint son
paroxysme au sein des groupes sociaux qui n’ont pas de lien direct avec ces religions.
Les sociétés Occidentale et arabe ont des liens historiques avec les monothéismes :
Moise, Jésus Christ, et Mohamed représentent ce cordon qui lie ces sociétés aux
monothéismes. De fait, partout ot ces religions se sont exportées leur effet sur les
cultures ambiantes s’est fait beaucoup sentir. La déculturation des peuples s’est opérée
suivant des variables géographiques et socio-politiques. Avant la séparation de 1'Eglise
et de 'Etat en France, laquelle est intervenue en 1905, la christianisation de la culture
ambiante en France était beaucoup plus ressentie qu’elle ne 1'a été apres la séparation.
De méme en Malaisie la constitution autorise la liberté religieuse aux étrangers
uniquement. Ce qui suppose que les malais sont tenus de rester musulmans
conformément a la constitution. Cette situation vient de ce que « 'islam est devenu
apreés l'indépendance le marqueur identitaire des Malais et donc du nouvel Etat ».
(Ibid., p. 165) Dans ces conditions, la déculturation des groupes sociaux qui composent
ces Etats intervient inéluctablement. Suivant ces mémes facteurs géographiques et
socio-politiques, nous pouvons arguer que 1’Afrique a beaucoup ressenti l'effet de la
déculturation depuis sa rencontre avec le christianisme et I'islam.

Historiquement, le christianisme a été introduit autour des premier et deuxieme siecle
de notre ére dans la partie nord de 1’Afrique et beaucoup plus tard a partir du XVe
siecle pour ce qui est de 1’Afrique subsaharienne. Toutefois il faut noter que la
christianisation de I’ Afrique a connu une évolution significative a partir du XIXe siecle
avec la colonisation du continent. Quant a I'islam, son premier contact avec I’ Afrique
(plus précisément dans la corne de I’ Afrique) est intervenu au cours du Vlle siecle de
notre ere. Et il a fallu attendre les Xe et Xlle siecles pour assister a 1'islamisation de
I’Afrique de l'ouest. L’islam tout comme le christianisme ont trouvé une Afrique
solidement enracinée dans des cultures et encline a faire valoir son identité culturelle.
Tous les groupes sociaux en Afrique se rapportent a une culture et possedent chacun
une identité culturelle qu’il veut défendre. Ce qui rend difficile, dans les premiers
moments surtout, la christianisation aussi bien que l'islamisation du continent. La
réforme culturelle des sociétés africaines apparaissait dés lors comme un impératif
catégorique. Cette réforme implique a son tour la promotion des langues d’origine de
ces religions, la promotion des modes de vie des personnages marquants de I’histoire
de ces religions (les apotres pour ce qui est du christianisme, les sahaba pour ce qui est
de lislam), et enfin la promotion des valeurs fondamentales défendues par ces
religions. Sous le poids des religions monothéistes, les peuples d’Afrique ont da

294 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



Issoufou COMPAORE

sacrifier des éléments composant leur langue, certaines normes qui ont longtemps
forgé leur identité, une bonne partie de leur habitude vestimentaire ainsi que de leur
mode de vie en général. Tous ces éléments ont été sacrifiés sur 1'autel du salut des
ames. De sorte a ce que 'identité culturelle devient de plus en plus problématique. On
assiste soit a une hybridation de culture dans le cas ou la religion en face tolere et
accepte de composer avec certains éléments culturels de la société qui l'accueille
convaincue que ces éléments ne sont pas contraires aux enseignements contenus dans
le livre sacré ou pire a une mise a I'écart des éléments culturels jugés malpropres,
impures donc capables de souiller la foi en Christ ou en Allah. Nous constatons par
exemple que le mariage coutumier d’avant la rencontre d’avec les monothéismes a été,
pour la plupart des sociétés africaines, conservé du reste dans sa forme : dans ce cas il
y a hybridation. Tout comme on peut constater aussi que d"autres éléments comme les
rituels de naissance (baptémes) ou les rituels initiatiques (cas de la circoncision) ont été
purement simplement abandonnés. De plus, il est possible de constater un
appauvrissement des langues, dés lors qu’elles sont peu ou pas utilisées dans tout ce
qui reléve des actes religieux (priere, bénédictions, prédications etc.). Ce dernier
constat est surtout valable pour I'islam qui est resté longtemps enfermé dans la langue
arabe. Par exemple la premiere traduction du Coran en langue frangaise est seulement
intervenue au XVlle siecle avec André Du Ryer et jusqu'’ici il est interdit de pratiquer
la priere dans une autre langue en dehors de I'arabe. C’est ce que la justice guinéenne
a utilisé pour légitimer la sentence prononcée contre Imam Nanfo Ismaél Diaby
accusée d’avoir dirigé la priére musulmane en langue malinké. L’élément vidéo mis
en ligne par TV5 MONDE en mai 2021 avait suscité une grande polémique sur la
réception et la pratique de I'islam en Afrique noire. Mais au-dela de ces polémiques,
ce qu’il faut retenir ici c’est le besoin de préserver une langue maternelle et de la
valoriser face la pression exercée par ce qu’il convient de nommer « la colonisation
arabo-musulmane ».

Au regard de ces considérations, il appert que les monothéismes ont toujours eu une
vocation culturelle laquelle débouche presque toujours sur la déculturation des
peuples. Cette vocation s’est posée comme un impératif en tant qu’elle conditionne ou
rend possible la propagation de la foi. Face aux monothéismes les identités culturelles
ont tendance a se perdent, elles se christianisent si non elles s’islamisent.

Conclusion

Pour rappel, notre analyse nourrissait I'ambition de penser la nature des relations qui
existent entre les monothéismes et les cultures incarnées par des identités. Ce qui
légitime cette problématique c’est d'une part la visée universelle des monothéismes,
visée qui fait partie de la vérité de leur étre, et d’autre part la volonté affichée par les
groupes sociaux de valoriser leur identité culturelle. Ainsi a-t-on pu démontrer qu’en
sortant de leur biotope, les religions monothéistes se trouvent embarquer dans et par
les contingences des conflits interculturels. Lesquels aboutissent a la démarcation entre

DJIBOUL | N°10, Vol.1 295



Identités culturelles et religions monothéistes

culture dominante et culture minoritaire. Les monothéismes ne sont pas restés
insensibles a cette démarcation, pis encore ils la subissent a chaque fois qu’ils adoptent
la culture dominante dans une société: c’est ce que nous avons reconnu sous
I'expression « I'acculturation du religieux ». Ceci dit, la rencontre puis la cohabitation
entre religions et identités culturelles a aussi un effet érosif sur les identités culturelles.
L’influence des monothéismes sur les identités culturelles est manifeste et concerne
d’ailleurs toutes les sociétés mémes si toutes ne la subissent pas de la méme maniere.
La déculturation des peuples sous l'effet des monothéismes est vécue différemment
par les sociétés. Celles qui ont des liens directs ou indirects avec les monothéismes
subissent moins cette déculturation, par contre celles qui n’ont a priori aucune relation
avec ces religions la ressentent davantage. Il appert somme tout que le pur religieux
est difficile toute comme la culture purifiée de tout lien religieux est quasiment
impossible.

Bibliographie

BAYAMA Paul Marie. (2020). Problématique philosophique africaine et dynamique
culturelle. Berlin, EUE.

BAYART Jean Francois. (1966). L'illusion identitaire. Paris, Fayard.

Bidar. A. (2004). Un islam pour notre temps. Paris, Seuil.

Brague. R. et Bachir Diagne. S. (2019). La controverse : Dialogue sur l'islam. Paris, Stock/
Philosophie magazine.

Dubar. C. (2000). La crise des identités. L'interprétation d'une mutation. Paris, Presses
Universitaires de France.

Kant. E. (1994). La religion dans les limites de la simple raison. Introduit et traduit par M.
Naar, Paris, vrin.

KWAME Appiah. (2021). Repenser l'identité. Trad. Nicolas. R. Paris, Bernard Grasset.
La Bible. (1910). Ancien Testament et Nouveau Testament. Traduction de Louis Segond
Le Saint Coran et la traduction en langue francaise du sens de ses versets. (2009). Traduction
de Muhammad Hami-Dullah, Beyrouth.

Morgensztern. 1. (2015). L'aventure monothéiste, judaisme, christianisme, islam : ce qui les
approche, ce qui les distingue. Paris, La Découverte.

Péloile. B. (1996). Enquéte sur une disparition. La notion d’identité nationale comme négation
de la nation, La Pensée.

Roy. O. (2008). La sainte ignorance. Le temps de la religion sans culture. Paris, Seuil.
SAVADOGO Mahamadé. (2015). Diversité culturelle et unité nationale, in Le Cahier
Philosophique d’Afrique. Ouagadougou, Presses Universitaires.

Tylor. E. B. (1871). Primitive culture. Mise en ligne par les Editions Eyrolles.

296 Décembre 2025 | pp. 283 - 296



