ISSN 2710-4249
E-1SSN 2789-0031

5202 14ENI930
L'10A “0LoN

REVUE SCIENTIFIQUE DES ARTS - COMMUNICATION, LETTRES,
SOCIALES

SCIENCES HUMAINES ET

$311131

Sa|el1d0§ 19 Saulewny Saaualas
uorjealunwwog-syIy Sap anbijiluadias annay

NUMERO 10, VOLUME 1 - DECEMBRE 2025

moaira

) 2710-4249

z

imprimé
e-ISSN (en ligne) 2789-0031

ISSN (



REFERENCEMENT ET INDEXATION

REFERENCING AND INDEXING

FACTEUR D'IMPACT/
IMPACT FACTOR

Scientific Journal

1 e

3 }?g IrnPactFact_qy
P e Y
di" \ ;\

=

Evaluation SJIF

TOGETHER WE REACH THE GOAL 2020 : 3,574
2021 : 3,505

-l 2022 : 4.906
‘ir@bel 2023 : 5.679

SJIFactor.com
ZEITSCHRIFTEN
/ DATENBANK

2024: 6.829

‘publons

Z3

Elektronische

Zeitschriftenbibliothek : —
UNIVERSITATS
BIBLIOTHEK Mb(mms
r ocLc
GO 816 L.')\ WorldCat’

scholar

UH
jj-i
(4 Universitat Hamburg

DER FORSCHUNG | DER LEHRE | DER BILDUNG

M La Revue des revues

Campus-Katalog
ENT'REVUES
QA =i Catalogue plus
-net

beluoa
-

LIB Y



Revue Scientifique des Arts-Gommunication,
Lettres, Sciences Humaines et Sociales

ISSN 2710-4249
6-ISSN-2789-0031

http://djiboul.org/
revue.djiboul@gmail.com

Universite Felix Houphou@t-Boigny, Cote d’lvoire

%@W

EDITEUR

DJIBOUL |

- Sous-direction du dépot légal, 2éme Trimestre 2021
- Dépat légal n°17472 du 07 mai 2021



ADMINISTRATION REVUE DJIBOUL

DIRECTEUR DE PUBLICATION

HIEN SIE, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’ IVOIRE

DIRECTEUR DE REDACTION

SIB SIE JUSTIN, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’ IVOIRE

SECRETARIAT DE REDACTION

AKAKPO-AHIANYO DIGO ENYOTA KOFITSE DZAMESI, UNIVERSITE DE LOME, TOGO
BOUAKI KOUADIO BAYA, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’ IVOIRE
DIOMANDE ABDOUL SOUALIO, UNIVERSITE PELEFORO GON COULIBALY, COTE D’IVOIRE
EL HADJI KONE YAYA, UNIVERSITE D’OTTAWA, CANADA
KONE TENON, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’IVOIRE
KOUADIO PIERRE ADOU KOUAKOU, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’IVOIRE
KOUROUMA KASSOUM, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D "IVOIRE
NACOULMA BOUKARE, ECOLE NORMALE SUPERIEURE DE KOUDOUGOU, BURKINA FASO
SEA SOUHAN MONHUET YVES, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’IVOIRE
TIROGO ISSOUFOU FRANGOIS, UNIVERSITE JOSEPH KI-ZERBO, BURKINA FASO
BOUTISANE OUTHMAN, UNIVERSITE MOULAY ISMAIL, MAROC
NEMA DIAKITE, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D "IVOIRE
CHRISTAKIS CHRISTOFI, UNIVERSITE DE CHYPRE
MICHELE LOUVRANCE FOTSING MAKOUEGHA, UNIVERSITE DE GAROUA, CAMEROUN
SAMEDI KOYE, UNIVERSITE DE MOUNDOU, TCHAD

ASSISTANTS ADMNISTRATIFS

AGNISSONI KOUASSI SIDOINE, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’IVOIRE
SIB SIE LEO WILFRIED, UNIVERSITE FELIX HOUPHOUET-BOIGNY, COTE D’IVOIRE



COMITE SCIENTIFIQUE
ET DE LECTURE

ABOLOU Camille Roger Université Alassane Ouattara de Bouaké Céte d'lvoire
ADJERAN Moufoutaou Université d’Abomey-Calavi, Bénin

AHOUA Firmin Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'Ivoire
ASSANVO Amoikon Dyhie Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
BOGNY Yapo Joseph Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
BANGOU Francis Université d'Ottawa, Canada

GBAKRE Andoh Jean-Marie Université Péléforo-Gbon-Coulibaly, Céte d'lvoire

GOA Kacou Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
GORAN Koffi Modeste Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire

HIEN Amélie Université Laurentienne, Canada

KABORE Bernard Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso

KAMARA Adama Université Alassane Ouattara de Bouaké Céte d'lvoire
KAMATE Banhouman Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
KAMBIRE Bébé Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
KANTCHOA Laré Université de Kara, Togo

KOFFI Elvis Gbakliat Ecole Normale Supérieure d'’Abidjan, Céte d'lvoire
KOUADIO M'Bra Kouakou D. Université Alassane Ouattara de Bouaké Céte d'Ivoire
KOSSONOU Kouabena Théodore Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
LANSEUR Soufiane Université de Béjaia, Algérie

MALGOUBRI Pierre Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso

NAIMA Guendouz-Benammar  Ecole Normale Supérieur d'Oran (ENSO) - Oran, Algérie
N'DONGO-1I. Yvon Pierre Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville
OMBENI KIKUKAMA Monzat Institut Supérieur Pédagogique de Bukavu (ISP -BUKAVU) RDC
OUASSA Kouaro Monique Université d/Abomey-Calavi, Bénin

OUEDRAOGO T. Alain Centre National de Recherche Scientifique et Technologique, Burkina Faso
PALI Tchaa Université de Kara, Togo

SATRA Baguissoga Université de Kara, Togo

SAWADOGO Awa 2éme Jumelle Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso

SOME Z. Maxime Université Norbert ZONGO de Koudougou, Burkina Faso
TCHABLE Boussanlégué Université de Kara, Togo

THIAM Ousseynou Université Cheikh Anta Diop de Dakar, Sénégal

TAPE Jean-Martial Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire
YAGO Zakaria Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire

YEO Kanabein Oumar Université Félix Houphouét-Boigny, Céte d'lvoire

ZAGRE / KABORE Edwige

Université Norbert ZONGO & Koudougou, Burkina Faso


https://www.ucad.sn/
https://www.ucad.sn/

(DA

est un néologisme lobiri formé & partir de djir «
connaitre, savoir » et bouli « regrouper, mettre ensemble
». En un mot, DJIBOUL symbolise [ewpression des
connaissances scientifiques ou savoirs qui permettront
aux contributeurs ou chercheurs d’avoir une ascension
professionnelle.

L'arc et la fleche symbolisent le courage, ['adresse ou
["habilité ce qui caractérise la vision de la revue.

DJIBOUL est une revue & parution semestrielle de ['Université Felin Houphout-Boigny. Elle publie les articles des
domaines des arts, communication, des lettres, des sciences humaines et sociales. Les textes doivent tenir compte de
["'évolution des disciplines couvertes et respecter la ligne éditoriale de [a revue. Ils doivent en outre &tre originau et
n‘avoir pas fait ['objet d'une acceptation pour publication dans une autre revue & comité de lecture. Les articles
soumis  la revue DJIBOUL sont anonymement instruits par deux évaluateurs. En fonction des avis de ces deun
instructeurs, le comité de rédaction décide de la publication de I'article soumis, de son rejet ou alors demande 2
['auteur de le réviser en vue de son éventuelle publication. Les articles & soumettre & la revue doivent étre conformes

aux normes ci-dessous décrites et le non respect des normes éditoriales entraine le rejet du projet d'article.

Dr. SIB Sié Justin

Maitre de Conférences
Universite Félix Houphougt-Boigny, Céte d Tvoire



CONSIGNES AUX AUTEURS

e Le nombre de pages minimum : 10 pages, maximum : 18 pages

¢ Interligne: 1.15.

e Numérotation numérique : chiffres arabes, en bas et a droite de la page
concernée.

e Police: Book Antiqua, Taille 12
e Orientation: portrait.

e Marge: hautetbas: 2,5cm, droite et gauche:2,5cm.

MODALITES DE SOUMISSION

Tout manuscrit envoyé a la revue DJIBOUL doit étre inédit, c’est-a-dire n’ayant jamais
été publié auparavant dans une autre revue. Les manuscrits doivent impérativement
satisfaire les indications ci-dessous et envoyés au directeur de publication a I'adresse
suivante : revue.djiboul@gmail.com .

e Titre: La premiére page doit comporter le titre de I'article, les Prénoms et
Noms des auteurs, leur institution d'affiliation et leur adresse compléte.

e Résumé : Le résumé ne doit pas dépasser 300 mots. Il doit étre succinct de
maniére a faire ressortir I'essentiel de I'analyse.

e Mots-clés : lIs ne doivent pas dépasser cing.

e Introduction : Elle doit fournir suffisamment d'informations de base,
situant le contexte dans lequel I'étude a été entreprise. Elle doit
permettre au lecteur de juger la valeur qualitative de I'étude et évaluer
les résultats acquis.

e Corps du sujet : Les différentes parties du corps du sujet doivent
apparaitre dans un ordre logique. (Ex : 1.; 1.1 ; 1.2; 2. ; 2.1 ; 2.2 ; etc.).
L'introduction et la conclusion ne sont pas numérotées.

e Notes de bas de page : Elles ne renvoient pas aux références
bibliographiques, mais aux informations complémentaires.

o Citation : Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon
les cas, des facons suivantes : En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998,
p.223), est : « d'élargir I'histoire des mathématiques de telle sorte qu’'elle
acquiére une perspective multiculturelle et globale (...), »


mailto:revue.djiboul@gmail.com

e Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans
ce choc déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu'il
le dit : Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu
concrétement par les populations concernées comme une crise globale :
crise socio-économique (exploitation brutale, chomage permanent,
exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle et de
civilisation traduisant une impréparation socio- historique et une
inadaptation des cultures et des comportements humains aux formes de
vie imposées par les technologies étrangéres.

Diakité (1985, p.105)

e Conclusion : Elle ne doit pas faire double emploi avec le résumé et la
discussion. Elle doit étre un rappel des principaux résultats obtenus et
des conséquences les plus importantes que I'on peut en déduire.

o Références bibliographiques : Les auteurs convoqués pour la rédaction
seront mentionnés dans le texte avec I'année de publication, le tout
entre parentheéses.

e Journal : Noms et prénoms de tous les auteurs, année de
publication, titre complet de [I'article, nom complet du
journal, numéro et volume, les numéros de premiére et
derniére page.

e Livres : Noms et prénoms des auteurs, année de publication,
titre complet du livre, éditeur, maison et lieu de publication.

e Proceedings : Noms et prénoms des auteurs, année de
publication, titre complet de l'article et des proceedings,
année et lieu du congrés ou symposium, maison et lieu de
publication, les numéros de la premiére et derniére page.



DJIBOUL
N° 10, Vol

Djiboul | N°10, Décembre-2025,
Revue DJIBOUL Université Félix Houphouét-Boigny, Cote d'lvoire



01.

02.
03.

04.

05.

06.

07.
08.

09.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Sommaire

Sommaire

Editorial

ART & COMMUNICATION

Aliou SECK
Voix féminines du slam ouest-africain : entre affirmation féministe et engagement politique

Abdoulaye NGARDIGUINA
Communication numérique et image nationale : analyse des récits diplomatiques du Tchad (2021-2024)

Yorsaon Christophe HIEN
Dynamiques de co-construction de connaissances dans la communauté en ligne des chercheurs burkinabe (cas
du forum WhatsApp « Chercheurs-BF »)

LINGUISTIQUE & LETTRES

Elodie TOSSA GANDAHO, Zinsou Marcellin HOUNZANGBE & Moufoutaou ADJERAN
Une herméneutique morphologique et sémantique des contes béninois : cas du conte Axalsutonol

Wendnonga Gilbert KAFANDO
Comportements langagiers des commergants moose analphabétes en francais dans la ville de Ouagadougou

Soukayna MOUBARIK
L'imaginaire linguistique et culturel dans la construction argumentative du discours publicitaire marocain

Adissa KOURAOGO
Le slam comme renouvellement esthétique de la poésie contemporaine

Amadou Oury DIALLO & Dame THIAM
Les formes et fonctions de la cléture narrative dans les récits épiques ouest-africains

Antoine Germain TOKPA
La reine et la montagne : une écriture subversive du corps féminin dans le théatre de Maurice Bandaman

Boukary BORO & Barthélemy KABORE
Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

Datoussinmaneba Xavier BELEMTOUGRI
Discours de haine dans les expressions littéraires : quel regard critique ?

Ismaél KONE
Poétique de l'intertextualité et du décloisonnement dans Le monde est mon langage d’Alain MabanckouPoétique
de l'intertextualité et du décloisonnement dans Le monde est mon langage d’Alain Mabanckou

Ouana Alassane SEKONGO, Bassamanan TOURE & Kotchafolo SORO
L’écriture, un instrument de découverte de soi et de guérison chez I'héroine dans le roman épistolaire : une étude
de the tenant of wildfell hall d’anne bronté et the color purple d'alice walker

Victor TERFA ATSAAM
L’amour et I'absurdité : étude comparée de I'étranger d’Albert Camus et pluie et vent sur télumée miracle de
Simone Schwarz-Bart

GEOGRAPHIE & HISTOIRE

Sasso Sidonie Calice YAPI, Wiwegnon Uriel-Longin AGUEMON & Zinsou René GBODOGBE
Analyse des comportements sexuels des jeunes et propagation du VIH : Une approche économétrique

Aimé BUTOTIMA SAFARI & Jessé Ntumwa BUSOMOKE
Enjeux écologique et communicationnels de I'appel d’offre du bloc pétrolier 6 dans le Parc National des Virunga
(République Démocratique du Congo)

Elhadiji Babacar NDAO
Défis environnementaux et sociaux de la destination Saint-Louis et stratégies de consolidation du tourisme

Maguette NDIONE & Moise Edioca DIATTA
Etude des caractéristiques physico-chimiques des sols de riziéres de la vallée d’Oussouye (Région de Ziguinchor /
Sénégal)

DJIBOUL | N°10, Vol.1

03

29

45

61

73

85

103

17

129

147

159

169

181

191

211

223

251

Décembre 2025



19.

20.
21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

Sommaire

SCIENCES DE L’HOMME ET DE LA SOCIETE

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO
La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Issoufou COMPAORE
Identités culturelles et religions monothéistes

Patrick KABRE & Adama TOME
Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso)

Aliou Amadou NIANE, Mouhamadou Moustapha SOW & Ousmane GUEYE
Approche actionnelle et transformation des pratiques didactiques : une analyse des effets sur la motivation et
l'acquisition de compétences chez les apprenants d’Allemand langue étrangére au Sénégal

Yao Jean Luc KOUAME
La sobriété comme éthique de transformation pour une humanité durable

Ezéchiel-Pierre Privat KOUADIO )
Réflexion sur le systéme éducatif en Afrique a la lumiére de la pensée politique de Samba DIAKITE

Théodore HONBA
Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou

Abdoulaye OUEDRAOGO & Patrice KOURAOGO
Analyses des perceptions des enseignants du primaire sur la prise en compte de la culture locale en contexte
scolaire dans I'Arrondissement 6 de la commune de Bobo-Dioulasso au Burkina Faso

Bogui Fernand Landry NIAVA
Facteurs sociaux et visuels des difficultés scolaires chez les éléves en fin de cycle primaire a Daloa (Centre-
ouestCote d'Ivoire)

Ebé Patrice Armel DAOU, Atsé Laudose Miguel ELEAZARUS & Trotsky MEL
Logiques et implications du développement de I'alimentation matinale de rue & Daloa (Centre-ouest Ivoirien)

Eurasme KAKULE MILANDO
Facteurs explicatifs de la cont ribution économique des femmes au revenu des ménages dans la province du Nord-
Kivu

Joél NZAMPUNGU IMBOLE & Rabbi MULILI N'SELE
Au-dela des tabous : une exploration qualitative des représentations de la sexualité chez les jeunes kinois

Koffi Gnamien Jean-Claude KOFFI, Ablakpa Jacob AGOBE & Mahier Jules Michel BAH
Perception du non-respect de la loi électorale et détresse psychosociale : une enquéte sur la confiance
institutionnelle en periode préelectorale 2025 & Abidjan (Cote d’Ivoire)

Néssan Bamissa BARRO, Paul ILBOUDO & Ramané KABORE
Agriculture biologique et dynamiques sociales dans les communes du Grand Ouaga au Burkina Faso

Wendgoudi Appolinaire BEY!I
Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec les modalités des régimes au Burkina Faso, des
indépendances & nos jours

DJIBOUL | N°10, Vol.1

269

283

297

321

339

350

370

384

400

417

433

449

471

483

499

Décembre 2025



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

LA CULTURE DU BRACELET MAGIQUE CHEZ LES MOOSE AU BURKINA
FASO

[Bapes de traitement de larticle]

Date de sourrission : 12-10-2025 / Date de retour dinstruction : 15-10-2025 / Dete de publication : 12-12-2025

Abdoul Zou Zou KOROGO

Doctorant en culturologie, culture et littérature africaine écrite
Université Norbert ZONGO (Burkina Faso)

&
Tétuan FAHO
Etudes culturelles africaines
Université Daniel OUEZZIN COULIBALY (Burkina Faso)
ORCID iD : 0009-0002-5241-8874

Résumé : Le constat est que dans certains romans africains francophones, les personnages font
usage de bracelets, plus précisément de bracelets possédant des pouvoirs surnaturels.
Ces bracelets magiques comme on propose de les appeler sont le plus souvent détenus par des
personnages influents et apparaissent a des étapes décisives du récit. Partant du postulat que
ces apparitions participent de I'écriture et de la signification des ceuvres, la recherche se référe
a l'’ethnocritique qui analyse la réappropriation et la textualisation des données culturelles par
la littérature pour explorer le fonctionnement de cet objet dans des romans tels que Rougbéinga
de Norbert Zongo, Les Bouts de bois de Dieu de Ousmane Sembene, Moah le fils de la folle de
Clément Zongo et Mémoires de porc-épic d’ Alain Mabanckou. Conformément aux exigences de
I"approche adoptée, une enquéte ethnologique est menée pour cerner le bracelet magique dans
la culture africaine, précisément chez les Moose du Burkina Faso. Les résultats obtenus
montrent que cet objet présente une diversité de facettes, tant par les matériaux utilisés pour
sa fabrication que par sa morphologie. Médiateur entre la nature et la surnature, il porte
secours a I'étre humain dans sa quéte du bien-étre physique et spirituel. 1l laisse aussi son
empreinte sur d’autres éléments culturels comme les anthroponymes, les toponymes et la
littérature orale.

Mots clés : roman africain, bracelet magique, culture africaine, ethnocritique, Moose

THE CULTURE OF THE MAGIC BRACELET AMONG THE MOOSE IN
BURKINA FASO
Abstract: In some French-speaking African novels, the characters use bracelets with
supernatural powers. These magic bracelets, as we propose to call them, are most often held
by influential characters and appear at decisive moments of the story. Starting from the
postulate that these appearances participate in the writing and the meaning of the novels, the
study refer to ethnocriticism which analyzes the reappropriation and textualization of cultural

data by literature to explore novels such as Rougbéinga by Norbert Zongo, Les Bouts de bois de

DJIBOUL | N°10, Vol.1 269


mailto:abdoulzouzouk@gmail.com
mailto:ttuan.faho@yahoo.com

La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Dieu by Ousmane Sembene, Moah le fils de la folle by Clément Zongo and Mémoires de porc-épic
by Alain Mabanckou. In accordance with the approach adopted, we conducted an ethnological
investigation to identify the magic bracelet in African culture, specifically the Moaaga culture.
It appears that this object has various facets, both in terms of the materials used in its
manufacture and morphology. As a mediator between the natural and the supernatural, he
comes to the aid of humankind in its quest for physical and spiritual well-being. Furthermore,
it leaves its mark on other cultural elements such as anthroponyms, toponyms and oral
literature.

Keywords : African novel, magic bracelet, African culture, ethnocriticism, moose.

Introduction

Le principe fondamental des croyances en milieu traditionnel africain est que le monde est
essentiellement une réalité unifiée. L'univers repose sur un rapport interactif entre la matiere
et I'esprit. Ainsi, 'homme est convaincu que les forces surnaturelles influent sur les faits
naturels et que selon les dispositions de ces derniéres a son égard, elles sont a méme de faciliter
ou entraver toutes les circonstances de sa destinée. C’est pourquoi il les prend en compte, voire
les engage, dans tous les contextes de son existence. Cette relation constante avec le spirituel
est marquée par la présence d’intermédiaires dont les amulettes. Objets aux vertus
innombrables, les amulettes ont pour réputation de canaliser les forces surnaturelles au
bénéfice de 'homme. La présente étude s’appesantit sur le cas spécifique du bracelet chez les
Moose. Il s’agit d’explorer les significations et les fonctions de cet objet selon la société
traditionnelle moaaga. La question générale qui constitue le fil conducteur de la recherche
est la suivante : En quoi les motifs et les fonctions du bracelet magique refletent-t-ils le mode
de vie et la vision du monde des Moose ? Les questions spécifiques sont les suivantes : Sous
quelles formes se présente le bracelet magique en milieu traditionnel moaaga ? Quelle est la
finalité de cet objet ? Quel rapport existe-t-il entre la morphologie du bracelet magique et ses
attributions ? La recherche repose sur I'hypothese générale selon laquelle la morphologie et
les fonctions du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga traduisent une conception du
monde partagée entre le physique et le spirituel. De cette hypothese générale découlent ces
hypotheses spécifiques: le bracelet magique présente une pluralité de configurations
formelles ; le bracelet magique est utilisé pour attirer les faveurs des esprits ; le fonctionnement
du bracelet magique repose sur sa valeur symbolique. A travers une approche ethnologique,
le présent travail explore d’abord les aspects morphologiques du bracelet magique dans le
milieu traditionnel moaaga. Ensuite, il s’intéresse aux fonctions qui lui sont assignées ainsi que
leurs fondements. Enfin, I'étude releve l'interdépendance de cet objet avec d’autres faits
culturels moose.

1. Méthodologie

Les données de cette recherche sont issues d’'une méthodologie de type qualitatif. Le besoin
d’informations approfondies nous a conduit a une approche multi-située prenant en compte

trois localités a savoir la commune rurale de Gounghin (Kouritenga) et les villes de
Ouagadougou et Koudougou. En pratique, nous avons adopté I'observation participante non

270 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

seulement en examinant 'usage de 1'objet dans la vie ordinaire des individus, mais aussi en
participant a des rassemblements et manifestations socioculturelles (travaux collectifs, jour de
marché, cérémonies traditionnelles, etc.) susceptibles de nous donner I'occasion de découvrir
plusieurs facettes de ce bien culturel. Aussi, avons-nous organisé des entretiens semi-directifs
avec des personnes censées avoir des connaissances approfondies sur le présent sujet. En effet,
nous avons soumis nos préoccupations a des chefs traditionnels, des personnes agées, des
marabouts, des fabricants d’amulettes, des forgerons spécialisés, des possesseurs de bracelets
magiques, etc. Concernant les outils d’enquéte, nous avons utilisé un carnet sur lequel nous
avons consigné au stylo les informations pertinentes que nous avons rencontrées. Dans ce
carnet, nous avons aussi noté nos préoccupations sous forme de guide d’entretien avant
chaque rencontre avec les personnes-ressources. En plus de ce carnet, nous nous sommes servi
d"un téléphone portable Infinix HOT 8 Lite pour enregistrer les entretiens lorsque 1'on nous en
accordait la permission. Conscient que 1I'ethnologue doit « agir en reporter photographe, et
prendre au mieux le plus grand nombre de clichés possible » (Griaule, 1957, p. 83), nous avons
eu recours a un appareil photo numérique Nikon D3000 avec lequel nous avons pris des
photographies illustratives a chaque fois que I'occasion se présentait.

L’enquéte de terrain est complétée par une enquéte documentaire. Ce qui signifie que les
données collectées sur le terrain sont confrontées avec des sources écrites existantes.

2. Résultats et discussion
Cette partie est consacrée a la présentation et a ’analyse critique des données recueillies.
2.1. Les formes du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga

Comme le souligne Vladimir Propp (1970, p. 12), « une classification exacte est un des premiers
pas de la démarche scientifique ». Ainsi, une catégorisation des bracelets magiques selon leurs
aspects morphologiques notamment leur composition et leur configuration, permet dans un
premier temps de mieux les définir.

2.1.1. Le bracelet magique de métal

Les bracelets magiques de métal sont généralement confectionnés par des forgerons spécialisés
appelés des Yogse (singulier : Yoaka). En moore, le bracelet de métal se dit kalmbanga, kimbande
ou banga. Ces noms se rapportent au métal couramment exploité dans la fabrication de cette
catégorie de bracelets a savoir le fer. En plus du fer, on distingue les métaux tels que I'argent,
le cuivre, le bronze et 1’or. La nature du métal utilisé est déterminante dans la dénomination
des bracelets. Ainsi, le bracelet en fer est appelé kalmbin sablga, c’est-a-dire bracelet noir.
L’adjectif « noir » fait allusion a la couleur du fer forgé. De méme, le bracelet d’argent porte le
nom de wanziirf kalmbanga étant donné qu’en moore, ’argent en tant que métal se dit wanziirfu
ou koeenga. L'argent étant d'une couleur grise qui tend vers le blanc, le wanziirf kalmbanga est
aussi connu sous le nom de kalmban peelga, c’est-a-dire bracelet blanc. Cette dénomination
suivant la couleur du métal s’applique aussi au kalmban miuugu qui tire son nom de la nuance
orangée du rouge du cuivre ou encore au kalmban roodo ou bracelet jaune qui est le bracelet de
bronze. Quant au sanem kalmbanga, il renvoie littéralement au bracelet en or.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 271



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Au-dela de cette série de bracelets forgés a partir d'une seule matiere métallique, on peut
identifier le kalmban giédgo qui signifie littéralement « bracelet mélangé » qui se rapporte aux
bracelets dont le corps est composé de deux ou de plusieurs des métaux précités.

Du point de vue du pourtour, le bracelet de métal se présente selon deux configurations. Il
Photo 1 : Kalmban sablga Photo 2 : Kalmban Photo 3 : Wanziirf kalmbinga Photo 4 : Kalmban giédgo

(bracelet en fer) miuugu (bracelet de (bracelet d'argent) (bracelet hybride)
cuivre)
/ |~ -
¢ \ -
< d
Source : KOI‘OgO Abdoul Source : KOTOgO Abdoul Source : KOTDgO Abdoul Zou ZOM, Source : Korogo Abdoul Zou Zou,
Zou Zou, 26/12/2024 Zou Zou, 08/08/2024 02/06/2025 08/08/2024

existe d'une part le bracelet fermé qui se présente sous la forme d’un cercle fermé (bracelet en
O) et le bracelet ouvert sous la forme d"un cercle incomplet, laissant une ouverture plus ou
moins large, plus ou moins ajustable (bracelet en C). Ainsi, donc, le bracelet ouvert possede
des extrémités. Quatre types d’extrémités ont été identifiés. La premiere forme que l'on
propose d’appeler extrémité simple consiste en une section nette du corps du bracelet. On
parle d’extrémités pointues lorsque le corps du bracelet se rétrécit assez visiblement a
I'ouverture. Le troisiéme type d’extrémité est I'extrémité repliée (photo 2) qui résulte d"un repli
externe du corps. Enfin, on note I'extrémité en boulet (photos 3 et 4) lorsque le corps du bracelet
se termine par une boule plus ou moins sphérique. Un méme bracelet peut présenter des
extrémités différentes. Sur la photo 1 par exemple, I'extrémité supérieure du bracelet est du
type replié tandis que celle inférieure est simple.

Quand on considere la trajectoire que le corps du bracelet décrit, ¢’est-a-dire la ligne qu’il trace
d’une extrémité a 1'autre ou en un tour complet, on peut distinguer des bracelets simples
(photos 1, 2, 3 et 4) et des bracelets a noeud(s). Le bracelet simple est appelé kalmban siaga.
L’adjectif qualificatif siaga se rapporte a une surface réguliére, sans bosses. Le kalmbin siaga
renvoie donc a tout bracelet métallique dont le corps décrit une ligne continue et sans
irrégularité, d'une extrémité a I'autre ou en un tour complet. Quant au bracelet a nceud(s), il
est appelé kalmban yodre lorsqu’il s’agit d'un seul nceud et kalmban-yoada

quand il porte plus d’un nceud, yodre étant 1'équivalent de « nceud » en Photo 5 : Kalmbin
moore. Cing types de nceuds sont observés. Le premier type est appelé ba- yoada (bracelet a
sadg paare! qui signifie littéralement « sexe de chienne pubeére ». Ce nom neeuds)

évoque la forme du nceud qui rappelle cet organe du canidé. En effet, ce type R

de noeud consiste en une boucle, c’est-a-dire que le corps du bracelet

s’enroule et se recoupe tout en conservant sa circonférence principale (photo /.\
5). Le deuxieme type de nceud est ce que 1'on propose d’appeler le nceud en {

boulet. Ce nceud est, comme son nom I'indique, une excroissance externe du

corps du bracelet. Le troisieme type identifié est le yod-kundi. Kiindi renvoie

a « bosse », généralement la bosse des animaux. La configuration de ce /

noeud permet de le défaire en tirant les bouts de part et d’autre. Quant au

quatrieme type de nceud, il rompt la régularité du corps du bracelet par un Source : Korogo Abdoul

! Langage trivial.

272 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

vrillement, un tortillement ponctuel. C’est le nceud en vrille. Le dernier type identifié est le
neeud simple. Dans ce cas, le corps se passe successivement dessus, dessous et dessus ou
inversement. Un méme bracelet peut avoir des nceuds différents, c’est-a-dire qu’il peut
combiner le nceud simple, le nceud en ba-sadg paare, le nceud en vrille, etc.

Du point de vue de l’aspect que peut prendre la surface globale du bracelet, on peut distinguer
quatre types de bracelets magiques de métal a savoir le kalmbin saalle ou bracelet lisse qui a un
corps tubuliforme et relativement lisse (photos 1, 2, 3 et 5), le bracelet plat dont le corps est une
bande plate, le bracelet torsadé qui a une structure hélicoidale et le kalmbin gobre
(littéralement : bracelet gauche) ou bracelet hémi-torsadé qui est mi-lisse, mi-torsadé. Quand
on pousse I'observation, on peut identifier deux types de bracelet torsadé a savoir le kalmbain
wélga qui est fait d"une unique barre vrillée et le kalmban giédgo dont le corps en hélice est formé
de plusieurs tiges entrelacées (photo 4).

Photo 6 : Bracelet Photo 7:Kalmban wélga, bracelet magique Photo 8 : Kalmban gobre (bracelet
magique plat torsadé a corps uni magique hémi-torsadé)

N

Source : Korogo Abdoul Zou

Zou, 05/09/2024 Source : Korogo Abdoul Zou Zou, 05/09/2024 Source : Korogo Abdoul Zou Zou,

25/02/2025
2.1.2. Autres formes de bracelets magique

- Le bracelet de fibres

Deux groupes de bracelets de fibres sont observés : les bracelets de paille et les bracelets de
fibres textiles. Les bracelets de paille sont communément connus sous le nom de gdense
(singulier : ganga). Ils sont pour la plupart tissés a partir du fétu d’herbes locales. Le gin-saaga
ou Sporobolus pyramidalis est fréquemment utilisé. Le nom méme de cette herbe est évocateur.
En effet, gan-saaga se traduit littéralement par « balai de bracelet », une dénomination faisant
allusion a la ressemblance entre cette herbe et le Eragrostis tremula qui est utilisé comme balai.
En plus du Sporobolus pyramidalis, on utilise le pug-yan zu peendo (herbe semblable au Sporobolus
pyramidalis mais moins résistante) dont le nom signifie littéralement « cheveux blancs de vieille
femme ». Ce nom se justifie par la blancheur des fleurs de cette herbe. En somme, la
particularité de ces deux espéeces d’herbes réside dans leur résistance, leur élégance et la
longueur de leur fétu.

En ce qui concerne les bracelets magiques de fibres textiles, on en reconnait deux sous-groupes.
D’une part, le bracelet est tout simplement un fil de cotonnade. C’est le cas du gaar miuugu ou
fil rouge. D’autre part, il existe le bracelet tissé qui est fait d’'une bande de cotonnade ou de
feuillets cousus offrant une poche pouvant étre garnie de gris-gris.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 273



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Photo 9 : Koobre, un Photo 10 : Kinkirg Photo 11 : Gaar miuugu ou Photo 12 : Lilgu, un
bracelet magique de paille  baaziiuri, une spécialité fil rouge bracelet de tissu
des enfants

7‘;...1»’ 2;? %

Source: Korogo Abdoul
Zou Zou, 27/08/2024 Source : Korogo Abdoul
Zou Zou, 27/08/2024

an® v
=N

Source : Korgo Abdoul Source: Korogo
Zou Zou, 28/08/2024 Abdoul Zou Zou,
26/12/2024

- Le bracelet de peau

Le bracelet magique de peau est appelé gande (pluriel : gana). Ce sont des bracelets dont la
surface est en peau. Le plus souvent, ils sont bourrés de l'intérieur par de gris-gris. La peau
peut provenir d'un mammifere (sauvage ou domestique) ou d'un reptile. Certains bracelets
de peau sont cousus tandis que d’autres sont congus de maniére a faire adhérer la peau a leur
contenu.

- Le bracelet enduit Photo 13 : kum dika, un
bracelet enduit

Dans ce cas, le bracelet consiste a cercler une partie du
membre avec une substance molle et adhésive comme c’est le
cas sur la photographie ci-contre. Il s’agit notamment du kum-
dika, une préparation de poudre noire et de beurre de karité.

Zou, 27/08/2024
En somme, le présent travail identifie quatre principales formes de bracelet magique en milieu

traditionnel moaaga a savoir le bracelet de métal, le bracelet de fibres, le bracelet de peau et le
bracelet enduit.

2.2. Fonctions et valeurs symboliques du bracelet magique

En milieu traditionnel moaaga, plusieurs fonctions sont attribuées au bracelet magique. Il
répond a des besoins sanitaires et martiaux, a la protection de ’homme contre les mauvais
sorts et a 'assurance de sa prospérité.

2.2.1. Le bracelet thérapeutique

Est considéré comme bracelet thérapeutique, le bracelet magique utilisé pour des soins
biologiques. Méme si son fonctionnement ainsi que leffet qu’il produit relevent du
paranormal, sa cible, ¢’est-a-dire la maladie qu'il traite, est physiologique. On peut le constater
a travers le traitement du koom. Le koom (litéralement : eau) est une sorte de fievre qui frappe
pendant la saison pluvieuse, précisément au moment de la forte pluviométrie (entre aofit et
septembre). Le koom est réputé pour toucher exclusivement les nugén-kamba (singulier : nugén-
biiga) ou benjamins. Généralement, ceux-ci I'attrapent apres avoir été battus par une pluie. Un
des moyens pour guérir du koom est de porter un bracelet de paille, notamment le koobre. Le
koobre n’est pas seulement curatif mais aussi préventif, c’est-a-dire qu’anticiper son port
pendant cette période prémunit contre le koom.

274 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

2.2.2. Le bracelet conjuratoire

Les bracelets conjuratoires renvoient aux bracelets qui ont pour fonction de détourner le
malheur.

C’estl’exemple du kalmbin wélga qui est utilisé pour corriger I'inceste. En effet, chez les Moose,
rogem (littéralement : naissance, accouchement) est le mot utilisé pour désigner le lien de
parenté entre personnes. Ce lien a une large étendue en ce sens qu’il embrasse dans la mesure
du possible toute la généalogie, c’est-a-dire qu’il prend en compte aussi bien les parents directs
que les cousins les plus éloignés. Par conséquent, il est difficile de circonscrire le rogem et a
plus forte raison connaitre toutes les personnes avec qui 'on est parenté. Par ailleurs, le
mariage peut se faire suivant deux options chez les Moose. Tout d’abord, on note le mariage
scellé par le biais du pog-beolengo (fiangailles) qui est le mariage proprement dit. Toutefois, le
mariage peut passer par le rikre ou nokre qui signifie « prise ». Le rikre consiste a « prendre » la
femme avant d’honorer les procédures de fiancailles ou du moins avant d’entrer en contact
avec sa famille. Il arrive donc, le plus souvent pour ce qui concerne cette seconde procédure,
que I'on se rende compte, bien apres la consommation du mariage, que les mariés ont un lien
de parenté. Or, les Moose sont exogames et considerent comme incestueux le mariage entre
personnes liées par le rogem, quelque distantes qu’elles soient sur 1'arbre généalogique. Cet
inceste est porteur de malheurs tels que la stérilité, la misere, les maladies, etc. Toutefois, il est
possible de conjurer ce sort sans pour autant séparer le couple. Pour ce faire, la femme doit
porter a la cheville gauche un kalmban wélga. Celui qui est chargé d’enfiler le bracelet prononce
cette formule : « Tond wélga rogma ». Ce qui signifie : « Nous détournons ainsi les liens de
parenté ». Le bracelet peut aussi se porter directement chez le forgeron. Ainsi, entend-on
souvent dire d'un couple : « B kéng n tt wélga kalmbianga », « Rénda tt b tt wélg kalmbanga ». Ces
phrases signifient respectivement : « Ils sont allés porter un bracelet torsadé », « Il faut qu’ils
aillent porter un bracelet torsadé ». Le bracelet se charge de détourner (n wélge) le lien de
parenté (rogem) entre les mariés, et, partant, le mauvais sort.

En plus de cette fonction d’expiation, le bracelet peut se présenter comme un rempart contre
les maléfices que les hommes se jettent. C'est le cas du yiidgu, le bracelet de cuivre noué. En
effet, il existe des personnes qui détiennent le noor tum, le pouvoir de la parole, ou plus
précisément le pouvoir de la malédiction. Toute imprécation proférée par ces dernieres se
réalise inévitablement. Le déclenchement de l’action du noor tum semble méme provenir d'une
source plus profonde que la parole a savoir I'intention. Ce qui signifie que méme si le détenteur
du noor tum félicite une personne ou lui fait de bons souhaits tout en ayant au fond du cceur
un sentiment de jalousie et des souhaits de malheurs, c’est bien ces derniers veeux qui se
réaliseront. Le bracelet a noeud dispose naturellement du pouvoir de neutraliser ces sortileges
verbaux. Comme indiqué plus haut, le nceud se dit yodre en moore. Au sens premier, yodre
signifie « attache » ; il agit comme une attache contre les maléfices. C'est pourquoi il est
recommandé d’enfiler aux bébés un yiidgu, étant donné que ceux-ci font fréquemment 1’objet
de souhaits. Toute malédiction qu’elle soit verbale ou intentionnelle est alors neutralisée par
le bracelet.

Le kalmban giédgo assure aussi cette fonction de protection. En moore, I"adjectif giédgo est utilisé
pour qualifier une composition de plusieurs éléments. On parle par exemple de ka-giédgo qui
signifie « mil mélangé » pour désigner I’association de plusieurs variétés de mil comme le petit
mil, le sorgho rouge, etc. C’est ainsi que par métaphore, I’on peut parler de situation mélangée
lorsqu’une personne est confrontée a une (des) difficulté(s) dont on a du mal a en déterminer

DJIBOUL | N°10, Vol.1 275



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

les raisons et les solutions. Le kalmban giédgo qui tord a la fois plusieurs tiges de différents
métaux est donc le bracelet le mieux indiqué pour éconduire a la fois tous les malheurs.
Lorsqu’une personne le porte, elle est immunisée contre toute force maléfique, « il s’en sortira
quels que soient le nombre et la nature des forces invisibles qui s’en prendraient a lui »2, nous
laisse entendre un yodka.

Le fonctionnement du bracelet magique ne se limite pas a la défensive. Le loeega’, par exemple,
est utilisé pour baillonner une personne. Pour fabriquer ce bracelet, on confectionne d’abord
une corde avec des fibres (tdando) de I'Hibiscus cannabinus. A la base de cette corde, on fait un
premier nceud du type yod-kiindi en tenant ce discours : « Mam loee-m menga la-m som-damba »,
ce qui signifie « Je me suis attaché moi-méme ainsi que mes alliés ». On noue une deuxieme
fois la corde, mais cette fois-ci en noeud simple, en disant : « Mam loee Yolyoosi » qui signifie «
J'ai attaché les Yolydose# ». Puis un troisiéme nceud (simple), « Mam loee saag bugm », c’est-a-
dire « J'ai attaché la foudre ». Ainsi de suite, on attache les mangeurs d’ames (soaaba), les
voyants, ... bref, toutes les forces redoutables ainsi que les ennemis potentiels jusqu’au trente-
deuxiéme nceud. Au moment de nouer le trente-troisiéme et dernier nceud, on déclare : « Mam
loee mam sén yim b ramba faa ». Ce qui signifie : « J'ai attaché tous ceux que j'aurai oubliés ».
Alors, on tire sur le premier nceud pour le défaire en déclarant : « Mam loka-m meng la-m som-
damba », c’est-a-dire « Je me suis détaché ainsi que mes alliés ». Apres avoir fini cette série de
nouages, on rassemble la corde nouée de maniére a obtenir une configuration circulaire que
I’on ajuste en fonction de la taille que I'on veut donner au futur bracelet. On I'enveloppe avec
la peau d’un python avant de la garnir de restes de sagho® mélangés a une poudre grise. On
referme soigneusement la peau avant de I'enrouler délicatement avec des fibres de I’"Hibiscus
cannabinus. Lorsque 1'ensemble aura séché, on enleve les fibres qui ont servi a I’enroulement
pour laisser enfin la peau, désormais adhérée a son contenu. Ce bracelet est utilisé pour faire
taire une personne dont les décisions ou les aveux peuvent causer la perte dans une situation
donnée. Pour ce faire, I'on dépose le bracelet a méme le sol. On dépose la-dessus une chaussure
usée puis un morceau de granite avant de déclarer son veeu. Par exemple, « Je veux qu’au
commissariat, Pogneere taise le fait que nous 1’ayons conduite par force ».

2.2.3. Le bracelet, une barriere entre les humains et les esprits

Dans la conception moaaga, les esprits sont parfois tentés d’entrainer les humains dans leur
monde. Par exemple, les kinkirsi (singulier : kinkirga) ou lutins guettent constamment les
enfants humains pour les enlever ou leur infliger quelque mal. Ces derniers sont donc en
danger quand ils sont loin des adultes. Toutefois, ils peuvent se protéger avec un objet que
craignent ou du moins détestent les lutins. C'est ainsi qu’a la période de maturité du Sporobolus
pyramidalis (d’aott a octobre), dans leurs cercles de jeu ou parallelement aux activités qui leurs
sont assignées notamment la garde des animaux, les enfants se confectionnent ces bracelets.
Une fois qu'’ils les portent, ils ne craignent aucunement les lutins. Ces bracelets leur conferent
une assurance qui les poussent jusqu’a narguer les lutins. En effet, dés qu’ils portent ce

2 Lofo Boureima, entretien du 08/08/2024 a Kouritenga.

3 Sawadogo Zindimanegba Noél, entretien du 26/12/2024 a Gaoua.

4 Peuple faisant partie des premiers habitants de la boucle du Niger qui se sont fondus dans I’'ensemble
constitué par les envahisseurs Moose. Les YolyGose sont réputés pour leur maitrise de la magie,
particulierement leur capacité a faire corps avec le vent.

5 Principal mets des Moose.

276 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

bracelet, ils serinent a tout bout de champ : « Kinkirg baag-m ziiuri », ce qui veut dire « Lutin !
Je te défie de venir enlever mon bracelet ».

Le gaar miuugu assume aussi cette protection contre les lutins. En effet, en pleine saison séche,
il arrive que 1'on constate derriére les concessions, une chaine de signes cruciformes tracés a
'aide de la cendre mouillée. Ces signes apparaissent en méme temps qu’une rumeur : I'enfant
d’un kinkirga (lutin) a disparu et celui-ci erre partout a sa recherche. Tous les enfants sont alors
en danger car dans sa recherche désespérée, le lutin peut se tromper et amener un enfant
humain. La nouvelle se répercute rapidement dans tous les villages. Une urgence s’instaure :
les enfants ne doivent plus s’éloigner des habitations et ils sont surveillés de pres par les
adultes. Pour échapper a cet éventuel enlevement, chaque enfant doit porter autour de son
bras un fil rouge. «Les lutins ne portant pas de bracelet, le parent fouilleur saura
systématiquement, a la vue du fil rouge, qu’il s’agit d"un humain »¢.

Un troisieme exemple de bracelet qui constitue une barriere contre les esprits est le kum-dika.
En moore, on appelle takre? (littéralement : traction), le fait pour un défunt d’entrainer un
proche. En effet, un défunt peut emmener une personne pour qui il a une affection particuliere.
Le plus souvent, il s’agit d"un parent qui veut amener son enfant dans le monde des ancétres
parce qu’il suppose que celui-ci souffrirait a son absence ou tout simplement parce qu’il récuse
le parent adoptif. Les cas du pére ou de la mere voulant amener son benjamin ou sa benjamine
sont légion. On peut savoir qu'un défunt veut entrainer une personne a travers des réves ou
en consultant un devin. Par exemple, dans le cas du géniteur voulant entrainer sa progéniture,
le parent adoptif fait I'objet de menaces du défunt a travers des réves. Dans ces circonstances,
il faut appliquer le kum-dika au poignet gauche de la personne qui fait I'objet du takre. Ce
bracelet s’obtient par I'opération suivante : on incinere du subragalengaaga (Gardenia ternifolia)
et du seg-yala (littéralement : croiser des problemes) ou sig na-yéega (littéralement : griffe
d’aigle), une espece d’herbe rampante et épineuse. Lorsqu’ils auront suffisamment brtlé, on
éteint les braises avec du sang coulant directement d"une pintade égorgée a cet effet. On réduit
le charbon obtenu en poudre que 'on malaxe avec du beurre de karité avant de I'appliquer
autour du poignet. A partir des éléments constitutifs de ce bracelet dont le nom signifie «
chasse au fantdme », nous pouvons percevoir son fonctionnement. En effet, le fruit du Gardenia
ternifolia est incomestible car trop filandreux et aigre (comparativement a celui de 'espece
erubescens du méme genre qui est doré, charnu et délicieux). Le seg-yala quant a lui est piquant.
En ce qui concerne la pintade, c’est la rétive de la basse-cour tandis que le beurre de karité se
caractérise par sa gluance. En conséquence, le fantome se tiendra distant de 1'enfant a la fois
épineux, turbulent et glissant. « C’est par la main gauche que les défunts entrainent les vivants
dans leur monde, raison pour laquelle le kum-dika s’applique autour du poignet gauche »8.

2.2.4. Le bracelet porte-bonheur

Le wanziirf kalmbianga est le bracelet de prospérité par excellence. Il est un porte-bonheur de
nature. Quand on I'a sur soi, on ne tombe jamais dans 1'impécuniosité. « Fo nugi ka kvt ye »
(littéralement : ta main ne se seche pas), comme le répetent toutes les personnes interrogées a
ce sujet. Par ailleurs, le bracelet d’argent peut étre retravaillé pour plus d’efficacité ou de

6 Lofo Halima, entretien du 05/08/2024 a Kouritenga.

7 Le takre n’est pas a confondre avec le wéebo qui signifie littéralement « frappe » et qui a un fondement
punitif. Le wéebo peut étre une vengeance d’un défunt contre la personne a I'origine de son déces ou contre
laquelle il a quelque rancune. Il peut aussi s’agir d’'une répression des ancétres a la suite d’une transgression.
8 Lofo Aminata, entretien du 13/08/2024 a Kouritenga.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 277



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

précision dans l'effet désiré. Découvrons-le a travers ce que nous proposons d’appeler le «
bracelet de purification de 1'étoile ». Dans la conception moaaga, tout humain est lié a une
étoile dont la qualité détermine sa chance. Plus l'étoile d’un individu brille, plus celui-ci
éprouve de la félicité. Logiquement, ceux qui sont rattachés aux étoiles pales baignent dans la
malchance. Nous avons eu connaissance d"un voyant® qui peut aider une personne a « laver
son étoile », comme veut le dire I’expression « n pek adga ». Le voyant offre une poudre orange
faite du mélange de termites ailées et d’autres éléments au demandeur. Ce dernier se procure
un bracelet d’argent simple et suit les instructions suivantes : De trés bonne heure (t6d-beoogo),
au moment oul tout I'entourage dort, il prépare du riz décortiqué cru'® dans lequel il jette trois
pétioles!! de wénd lebende (Crotalaria striata) en disant : « Maneg m yela wae wa n ko-ma ». Ce qui
signifie « aide-moi a résoudre mes neuf problemes ». Apres cuisson, il sert le riz en posant au
préalable le bracelet au fond du plat. En récitant ses veeux, il prend le repas en l'arrosant
progressivement avec la poudre orange avant de le remuer avec un batonnet de reeg-m noore,
un arbre dont le nom se traduit par « prend ma bouche » pour dire « réalise ma parole ». A la
fin du repas, il porte le bracelet qui sera a la fois un porte-bonheur et un indicateur de I'état de
son étoile. En effet, il arrive que le bracelet noircisse, cela signifierait que son étoile est en
train de palir. Il faudrait alors la ranimer en pronongant ses voeux au bracelet.

2.2.5. Les bracelets martiaux

Cette catégorie regroupe les bracelets dont 1'utilisation entre dans le cadre du raoodo, c’est-a-
dire ce qui a trait a la puissance, a la vigueur. En d’autres termes, ce sont des armes au sens
martial du terme. L’acquisition de ces bracelets se fait dans une perspective belliqueuse ; elle
releve d'une préparation a un éventuel affrontement. Constatons-le a travers le salle’?. Le salle
est un bracelet lisse a bouts simples et a trois nceuds forgé avec un mors cassé. On le place avec
des brindilles!* dans une cruche (singa), puis on ajoute de I’eau. On laisse infuser avant de se
laver avec le liquide obtenu en tenant ce discours : « Mam svvda salle. La ka rogem sall ye, ka
paoong sall ye, ka yelsomd sall ye ». Ce qui signifie : « Je suis en train d’acquérir le pouvoir de
I'impénétrabilité. Mais il ne s’agit ni d'une impénétrabilité a la fertilité ni d'une impénétrabilité
a la richesse, encore moins a la bénédiction ». Le salle rend glissant a toute arme tranchante
voire a la balle de fusil. En résumé, « on ne verra jamais son sang couler quand on est détenteur
de ce bracelet »4. En plus du salle, on peut citer comme bracelets martiaux le nug-zisre ou «
bracelet de bras lourd » qui multiplie la force de frappe et le maoor banga (bracelet de lutte) qui
rend le lutteur interrassable.

2.3. Reconnaissance du bracelet magique dans d’autres éléments culturels moose

En plus des fonctions d’ordre pratique identifiées précédemment, on peut reconnaitre le
bracelet magique dans les anthroponymes, les toponymes et la littérature orale moaaga.

2.3.1. Bracelet et anthroponymie

En moore, le rogd-n-kiium est le fait pour une femme de perdre toujours ses enfants a la
naissance ou en bas age. Cette mortalité peut viser uniquement les enfants d’un des deux sexes,

% Informateur anonyme, 22/12/2024 a Koudougou.

10 D’habitude, les femmes moose font bouillir légérement le riz pour faciliter I'égrainage.
11 Chaque pétiole de cette plante porte trois feuilles.

12 Sawadogo Zindimanegba Nogl, entretien du 26/12/2024 & Gaoua.

13 Plante non précisé par I'informateur.

14 Sawadogo Zindimanegba Noél, entretien du 26/12/2024 a Gaoua.

278 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

c’est-a-dire qu’il arrive que ¢a soit uniquement les garcons qui meurent ou le contraire. Pour
les Moose, il s’agit du méme enfant qui fait la navette entre le monde visible et le monde
invisible. Un couple confronté a ce probléme peut le résoudre en s’alliant avec une ethnie, une
caste, un clan, un autel, une divinité, etc. Cette alliance est couramment appelée logega
(attache), c’est-a-dire que I'ethnie, la caste, le clan, I'autel ou la divinité en question est chargé
de piéger, de captiver I'enfant, de I'empécher de retourner. L’alliance avec les divinités ou
autels se scelle par des sacrifices ou de promesses de sacrifices tandis qu’avec I'ethnie ou le
clan, il s’agit souvent de pacte ou de rituel déterminé. Le nom ainsi que d’autres attributs de
I'enfant ainsi piégé sont prédéfinis en rapport avec I'allié. Par conséquent, les enfants issus de
l’alliance avec la forge portent des noms génériques comme Saab Yamba qui signifie le « captif
des forgerons » et Kudugu qui désigne l'autel de la forge. Le nom Kudugu peut aussi se
combiner avec un autre nom. C'est le cas de Kud-Poko, Kud-Noaaga, Kud-Bila, etc. En plus du
nom, ils portent généralement un ou des bracelet(s) dont ils sont inséparables. Ces bracelets et
ces noms sont interdépendants, indissociables.

2.3.2. Bracelet et toponymie

En pays moaaga, le nom de certaines localités rappelle le bracelet. Cela s’observe a travers les
toponymes comme Kamban-Donsin. Donsin est un village de la commune rurale de Gounghin
dans la province du Kouritenga. D’apres Sa Majesté Naaba Sanem Goeele!5, I'actuel chef du
village, Donsin est fondé par un prétendant malheureux au trone de Koupéla. Apres
I'apaisement des hostilités, son rival qui était désormais au pouvoir avait désiré qu’ils se
réconciliassent. Mais il s’était déja bien installé et n’entendait plus retourner a la capitale. C’est
ainsi qu’il répondit a I'appel du vainqueur par ces propos d’ott le village tire son nom : « Mam
na n kel n paa kaane n doos m yoora ». Ce qui se traduit littéralement par : « Je préfere rester ici pour
préserver ma vie ». Ce qui intéresse la présente étude, c’est qu'une bonne partie du village est
appelée Kamban-Doosé. Selon I'explication de Sa Majesté Naaba Sanem Goeele’®, ce nom vient
d’un ancétre du village, le grand guerrier Kimbande, nom qui renvoie au bracelet. A ce jour,
il existe dans le village un autel de ce nom ot les villageois font annuellement des sacrifices.

Dans certains cas, le nom n’englobe pas le village tout entier mais se circonscrit a un quartier
qu’'on appelle Yogsé. Le quartier Sud-Ouest du village de Wedgo-Bokin dans la commune de
Gounghin par exemple se désigne par ce nom. En plus, si nous nous référons a I’'odonymie,
nous découvrons qu’au quartier Zogona de Ouagadougou, il existe une rue qui porte le nom
de cet objet culturel : la Rue Kalembanga. Cette rue se situe plus précisément au secteur 22 du
cinquieme arrondissement, a I'Est de I'Université Joseph Ki-Zerbo. En outre, dans les marchés
de certains villages moose?’, il existe une rangée appelée « Yogs ra-nugu » ou rangée des Yogse,
réservée aux commercants de bracelets et de bagues magiques.

2.3.3. Le bracelet magique dans la littérature orale moaaga

Le bracelet magique est évoqué dans certains textes oraux moose notamment des légendes,
des devises, des proverbes et des devinettes.

15 Entretien du 28/08/2024 a Kouritenga. Sanem Goeele est un aphorisme dont le développement

donne : « SGnem Goeele, sén pabga puus yoaka ». Ce qui signifie : « Que celui qui gagne une chaise en or soit
reconnaissant au joailler ! »

16 Entretien du 28/08/2024 a Kouritenga.

17 Nous pouvons le constater dans le marché de Peotenga dans la commune rurale de Yargo dans le Kouritenga.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 279



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Le bracelet magique figure dans deux légendes populaires a savoir la légende de Naaba Bigo
et celle de la princesse Yénenga. Yénenga est I’ancétre fondateur du Moogo (pays des Moose).
Elle fut une princesse guerriere du royaume de Gdmbaga (Nord Ghana actuel). Un jour, ayant
perdu la maitrise de son cheval, elle se retrouva perdue et rencontra un chasseur du nom de
Rialé avec qui elle concut, plus tard, Wedraoogo (Tiendrebeogo, pp. 8-9). La naissance de
Wedraoogo marque la genése du Moogo. L'intérét de la présente étude pour cette légende
s’explique par le fait que toutes les illustrations classiques qui visent a représenter la princesse
offrent un détail commun : le bracelet. En effet, elle porte toujours des bracelets au poignet et
au plein milieu du bras. On peut le constater sur sa statue a I’Avenue Yennengal$ inaugurée en
1984 et rénovée en 1996, de méme que dans le film La fugitive de Boubakar Diallo (2015). C’est,
par ailleurs, le méme constat sur L’étalon d’or de Yennenga?®. L'on pourrait, au premier abord,
rattacher ces bracelets a son statut de princesse. Mais, si 'on prend en compte son statut de
guerriere, il est fondé d’affirmer qu’il s’agit de bracelets magiques répondant a un usage
martial.

Quant a Naaba Bugo, il fut un roi moaaga qui aurait vécu aux environs du XVe siécle. Bugo
fut un géant aux pouvoirs indénombrables. Son don d’ubiquité lui permettait de régner
simultanément sur deux localités a savoir Nobéré et P6. De nos jours, parmi les vestiges qui
témoignent de cette légende, figurent les bracelets en fer de Naaba Bugo que l'on peut
constater dans deux localités. En effet, a Koatenga on peut retrouver deux bracelets ouverts
enfilés a la branche d"un keglga (Balanites aegyptica) pendant qu’a Balwéré, on en trouve un sur
une branche de karité (Simporé, 2013, pp. 116-118).

En ce qui concerne les devises, les proverbes et les devinettes qui évoquent les bracelets
magiques, on peut les inventorier dans le tableau suivant :

Genre Transcription Traduction
n°1: A Zen waag sénk (Zen waag sénklaa | Un jeune homme a intérét a frimer
bas kalmban-yoada). avec cinq mille francs qu’avec des

pouvoirs magiques.

Devise | n°2: Nug ka gande (Nug ka gande, n | Je ne porte pas de bracelet magique

ou yaool n nan ki t'a yergand sa). mais je suis capable de causer du
zabyvure trouble a celui qui est bardé de
bracelets.

n°® 3 : A Kambande (Kamban pit n be, | Vous étes libre de m’enfiler le
kamban pidgd ka ye) bracelet, mais sachez que votre
décision sera irrévocable.

n°1: Zankut sén pind n da rat kidengo, | C'est la chauve-souris qui, de nature
n wa mik t'a pugdb paam ztiuri ! turbulente, apprend que sa tante a
eu un bracelet.

18 | a statue est actuellement dans un état dégradé.
19 Le plus grand prix du FESPACO (Festival panafricain du cinéma et de la télévision de Ouagadougou).

280 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO

Proverbe | n° 2: Yugmpend kalmbanga, pit nan | Il est facile d’enfiler un bracelet au
ou pidame, la pidgd kon pidg ye. hérisson mais il n'en est pas de
yelbiindi méme pour le détrousser.
n° 3 : Zaur san be neer goabga, ritg n | Si le bracelet est beau au poignet
yude gauche, il 'est davantage a droite.
Devinette | M bang ka welgda Un bracelet qui ne s’ouvre pas.
ou solem- | Réponse : Nin some baong ka lokd ye | Réponse: L’honneur des bonnes
koeega personnes ne se salit jamais.

Cet inventaire montre que le bracelet magique est au centre d’une multiplicité de discours
permettant a 'individu de décliner sa volonté et ses convictions au reste de sa communauté.
C’est ainsi que le zabyvure n° 3 et le yelbiindi n° 2 révelent chacun la détermination d’un homme
a lutter pour conserver son statut social. En effet, il s’agit de devises de chef visant a dissuader
quiconque aurait I'intention de remettre son autorité en cause, mémes ceux quil’en ont investi.
Le discours sur le bracelet peut aussi relever d'un détour pour véhiculer des lecons qui
peuvent choquer dans le langage direct. C'est le cas du zabyvuvre n° 1 qui attire 1’attention sur
la nécessité d’atteindre une certaine classe d’age avant de s’engager dans certaines opérations
mystiques. De méme, le zabyvuvre n° 2 recommande a 'homme de la discrétion concernant ses
possessions spirituelles. A ces legons s'ajoutent celles d’équité (yelbiindi n° 3) et de probité
(solem-koeega). Par ailleurs, ces textes oraux participent a la dénonciation des vices comme
I'hypocrisie qui consiste a se servir de prétextes pour justifier des actes commis délibérément
(velbiindi n° 1). En se présentant comme un théme de devinette, le bracelet magique noue les
relations interpersonnelles et concourt au perfectionnement des aptitudes intellectuelles en ce
sens que la devinette identifiée implique que le deuxiéme acteur du jeu trouve la phrase ou
I'expression correspondante a celle lancée par le premier, du point de vue de la syntaxe et de
la sonorité.

Conclusion

L'usage du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga se fonde sur une conviction en
une relation permanente entre le monde physique et le monde des esprits. Cet objet est un
médiateur dans les rapports entre humains mais aussi dans les relations entre les humains et
les esprits. A travers la corrélation entre ses formes et ses fonctions, se profilent les
représentations et les croyances que les Moose se font de la formation de I'univers. Cet article
qui se préoccupe des aspects généraux n’a pas pu présenter I'objet dans tous les détails. A cela
s’ajoutent des difficultés d’acces a certaines informations a cause de leur dimension ésotérique.
Des recherches futures pourraient, par un élargissement du terrain et une plus grande
profondeur d’immersion, apporter davantage d’informations. Qu'a cela ne tienne, cette
recherche est partie d"une perspective interdisciplinaire notamment ethnocritique et ouvre
naturellement la voie a I'exploration du fonctionnement de cet objet dans des romans de la
littérature africaine.

DJIBOUL | N°10, Vol.1 281



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso

Source orale

Nom et prénom | Age | Profession Date et lieu de I'entretien

KORGO Djibril | 55 Cultivateur 26/08/2024 au village de Zaka, commune
de Gounghin, province du Kouritenga

04/08/2024 au marché de Peotenga,

Cultivateur, commune de Yargo, province du
Yodka Kouritenga
LOFO Boureima | 2° 08/08/2024 et 29/08/2024 au village de

Wedogo-bokin, commune de Gounghin,
province du Kouritenga

65 Meénagere, 13/08/2024 au village de Silmiougou-
LOFO Aminata voyante, Peulh, commune de Yargo, province du
guérisseuse Kouritenga
60 05/08/2024 au village de Zaka, commune
de Gounghin, province du Kouritenga
LOFO Halima Ménagere 13/08/2024 au village de Silmiougou-
Peulh, commune de Yargo, province du
Kouritenga
54 31/07/2024 et 05/08/2024 au village de
LESOGO Ami Ménagere Zaka, commune de Gounghin, province du
Kouritenga
Sa Majesté | 50 Cultivateur, 28/08/2024 au village de Donsin,
Naaba Sanem chef de village | commune de Gounghin, province du
goeele Kouritenga
SAWADOGO 28 Concepteur de | 26/12/2024 a Gaoua
Zindimanegba bracelets
Noél magique
Bibliographie

DIALLO Boubakar, 2015, La fugitive [Film]. Les Films du Dromadaire.
GRIAULE Marcel, 1957, Méthode de I’ethnographie. Presses universitaires de France.

PROPP Vladimir, 1970, Morphologie du conte. (Marguerite Derrida, Trad.). Seuil. (Ouvrage
initialement publié en 1928).

SIMPORE Lassina, 2013, « Le mythe de Naaba Bilgo : un trésor archéologique, historique et
touristique ». In : Science et technique, vol. 29, n°® 2, pp. 111-130. Consulté le 05/11/2025 sur
https:/ /revuesciences-
techniquesburkina.org/index.php/lettres_sciences_sociales_et_hum/article/view/250

TIENDREBEOGO Yamba, 1963, « Histoire traditionnelle des Mossi de Ouagadougou ». In:
Journal de la société des Africanistes, tome 33, fascicule 1, pp. 7-46. Consulté le 05/11/2025 sur
https:/ /www.persee.fr/doc/jafr_0037-9166_1963_num_33_1_1365

282 Décembre 2025 | pp. 269 - 282



