
 



R É F É R E N C E M E N T  E T  I N D E X A T I O N  

4
F A C T E U R  D ' I M P A C T /
I M P A C T  F A C T O R

É v a l u a t i o n   S J I F
2 0 2 0  :  3 , 5 7 4
2 0 2 1  :  3 , 5 0 5
2 0 2 2  :  4 . 9 0 6
2 0 2 3  :  5 . 6 7 9

2 0 2 4 :  6 . 8 2 9

8 15

S J I F a c t o r . c o m

R E F E R E N C I N G  A N D  I N D E X I N G



Revue Scientifique des Arts-Communication,
Lettres, Sciences Humaines et Sociales

Revue Djiboul

Périodique : Semestriel

DJIBOUL

Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d’Ivoire

revue.djiboul@gmail.com

http://djiboul.org/

 ISSN 2710-4249 
e-ISSN-2789-0031

• Sous-direction du dépôt légal, 2ème Trimestre 2021
•  Dépôt légal n°17472 du 07 mai 2021



ADMINISTRATION REVUE DJIBOUL

 D  I  R  E  C  T  E  U  R    D  E    P  U  B  L  I  C  A  T  I  O  N

H I E N  S I E  ,    U N I V E R S I T É   F E L I X   H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’  I V O I R E

 

D  I  R  E  C  T  E  U  R    D  E    R  E  D  A  C  T  I  O  N

S I B  S I E  J U S T I N ,  U N I V E R S I T É   F E L I X   H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’  I V O I R E

S  E  C  R  E  T  A  R  I  A  T    D  E    R  E  D  A  C  T  I  O  N

A K A K P O - A H I A N Y O  D I G O  E N Y O T A  K O F I T S È  D Z A M E S I ,  U N I V E R S I T É  D E  L O M É ,  T O G O

B O U A K I  K O U A D I O  B A Y A ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’  I V O I R E

D I O M A N D E  A B D O U L  S O U A L I O ,  U N I V E R S I T É  P E L E F O R O  G O N  C O U L I B A L Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E

E L  H A D J I  K O N E  Y A Y A ,  U N I V E R S I T É  D ’ O T T A W A ,  C A N A D A

K O N E  T E N O N ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E

K O U A D I O  P I E R R E  A D O U  K O U A K O U ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E

K O U R O U M A  K A S S O U M ,   U N I V E R S I T É   F É L I X   H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D  ’ I V O I R E

N A C O U L M A  B O U K A R É ,  É C O L E  N O R M A L E  S U P É R I E U R E  D E  K O U D O U G O U ,  B U R K I N A  F A S O

S E A  S O U H A N  M O N H U E T  Y V E S ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E

T I R O G O  I S S O U F O U  F R A N Ç O I S ,  U N I V E R S I T É  J O S E P H  K I - Z E R B O ,  B U R K I N A  F A S O

B O U T I S A N E  O U T H M A N ,  U N I V E R S I T É  M O U L A Y  I S M A I L ,  M A R O C

N È M A  D I A K I T E ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D  ’ I V O I R E

C H R I S T A K I S  C H R I S T O F I ,  U N I V E R S I T É  D E  C H Y P R E

M I C H È L E  L O U V R A N C E  F O T S I N G  M A K O U E G H A ,  U N I V E R S I T É  D E  G A R O U A ,  C A M E R O U N

S A M E D I  K O Y E ,  U N I V E R S I T É  D E  M O U N D O U ,  T C H A D

 

A  S  S  I  S  T  A  N  T  S       A  D  M  N  I  S  T  R  A  T  I  F  S

A G N I S S O N I  K O U A S S I  S I D O I N E ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E

S I B  S I E  L E O  W I L F R I E D ,  U N I V E R S I T É  F É L I X  H O U P H O U Ë T - B O I G N Y ,  C Ô T E  D ’ I V O I R E



Université Alassane Ouattara de Bouaké, Côte  d'Ivoire
Université d’Abomey-Calavi, Bénin
Université  Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université d'Ottawa, Canada
Université Péléforo-Gbon-Coulibaly, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Laurentienne, Canada
Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso
Université Alassane Ouattara de Bouaké, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université  de Kara, Togo
École Normale Supérieure d’Abidjan, Côte d'Ivoire
Université Alassane Ouattara de Bouaké, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université de Béjaïa, Algérie
Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso
Ecole Normale Supérieur d'Oran (ENSO) – Oran, Algérie
Université Marien Ngouabi, Congo Brazzaville
Institut Supérieur Pédagogique de Bukavu (ISP -BUKAVU), RDC
Université d’Abomey-Calavi, Bénin
Centre National de Recherche Scientifique et Technologique, Burkina Faso
Université  de Kara, Togo
Université  de Kara, Togo
Université Joseph Ki-ZERBO, Burkina Faso
Université Norbert ZONGO de Koudougou, Burkina Faso
Université  de Kara, Togo
 Université Cheikh Anta Diop de Dakar, Sénégal
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d'Ivoire
Université Norbert ZONGO à Koudougou, Burkina Faso

COMITE SCIENTIFIQUE
 ET DE LECTURE

A B O L O U                          Camille Roger
A D J E R A N                        Moufoutaou
A H O U A                             Firmin
A S S A N V O                        Amoikon Dyhie
B O G N Y                              Yapo Joseph
B A N G O U                           Francis
G B A K R E                            Andoh Jean-Marie 
G O A                                     Kacou
G O R A N                              Koffi Modeste
H I E N                                   Amélie
K A B O R E                            Bernard
K A M A R A                            Adama
K A M A T E                            Banhouman
K A M B I R É                          Bébé
K A N T C H O A                     Laré
K O F F I                                 Elvis Gbakliat
KOUADIO                               M'Bra Kouakou D.
K O S S O N O U                    Kouabena Théodore
L A N S E U R                         Soufiane
M A L G O U B R I                   Pierre
N A I M A                               Guendouz-Benammar 
N ’ D O N G O – I .                  Yvon Pierre
O M B E N I  K I K U K A M A  Monzat
O U A S S A                           Kouaro Monique
O U E D R A O G O                T. Alain
P A L I                                   Tchaa
S A T R A                               Baguissoga
S A W A D O G O                   Awa 2ème Jumelle 
S O M  É   Z .                         Maxime
T C H A B L E                         Boussanlégué
T H I A M                               Ousseynou 
TAPE                                      Jean-Martial 
Y A G O                                 Zakaria
Y E O                                     Kanabein Oumar
ZAGRE / KABORE                   Edwige  

 

https://www.ucad.sn/
https://www.ucad.sn/


LIGNE EDITORIALE

DJIBOUL
est un néologisme lobiri  formé à partir de djir «

connaitre,  savoir » et bouli  « regrouper,  mettre ensemble

». En un mot, DJIBOUL symbolise l ’expression des

connaissances scientifiques ou savoirs qui permettront

aux contributeurs ou chercheurs d’avoir une ascension

professionnelle.

L’arc et la flèche symbolisent le courage,  l ’adresse ou

l’habilité ce qui caractérise la vision de la revue.

DJIBOUL est une revue à parution semestrielle de l’Université Felix Houphouët-Boigny. Elle publie les articles des

domaines des arts, communication, des lettres, des sciences humaines et sociales. Les textes doivent tenir compte de

l’évolution des disciplines couvertes et respecter la ligne éditoriale de la revue. Ils doivent en outre être originaux et

n’avoir pas fait l’objet d’une acceptation pour publication dans une autre revue à comité de lecture. Les articles

soumis à la revue DJIBOUL sont anonymement instruits par deux évaluateurs. En fonction des avis de ces deux

instructeurs, le comité de rédaction décide de la publication de l’article soumis, de son rejet ou alors demande à

l’auteur de le réviser en vue de son éventuelle publication. Les articles à soumettre à la revue doivent être conformes

aux normes ci-dessous décrites et le non respect des normes éditoriales entraîne le rejet du projet d’article.

Dr. SIB Sié Justin
Maître de Conférences

Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d’Ivoire



chiffres arabes, en bas et à droite de la page
concernée.

Tout manuscrit envoyé à la revue DJIBOUL doit être inédit, c’est-à-dire n’ayant jamais
été publié auparavant dans une autre revue. Les manuscrits doivent impérativement
satisfaire les indications ci-dessous et envoyés au directeur de publication à l’adresse
suivante : revue.djiboul@gmail.com .

Titre : La première page doit comporter le titre de l'article, les Prénoms et
Noms des auteurs, leur institution d'affiliation et leur adresse complète.
Résumé : Le résumé ne doit pas dépasser 300 mots. Il doit être succinct de
manière à faire ressortir l'essentiel de l’analyse.
Mots-clés : Ils ne doivent pas dépasser cinq.
Introduction : Elle doit fournir suffisamment d'informations de base,
situant le contexte dans lequel l'étude a été entreprise. Elle doit
permettre au lecteur de juger la valeur qualitative de l'étude et évaluer
les résultats acquis.

Corps du sujet : Les différentes parties du corps du sujet doivent
apparaître dans un ordre logique. (Ex : 1. ; 1.1 ; 1.2 ; 2. ; 2.1 ; 2.2 ; etc.).
L’introduction et la conclusion ne sont pas numérotées.
Notes de bas de page : Elles ne renvoient pas aux références
bibliographiques, mais aux informations complémentaires. 
Citation : Les références de citation sont intégrées au texte citant, selon
les cas, des façons suivantes : En effet, le but poursuivi par M. Ascher (1998,
p.223), est : « d’élargir l’histoire des mathématiques de telle sorte qu’elle
acquière une perspective multiculturelle et globale (…), » 

C O N S I G N E S  A U X  A U T E U R S

Numérotation numérique : 
 

Police :   
 

Interligne : 
 

Orientation : 

Marge : haut et bas : 

M O D A L I T E S  D E  S O U M I S S I O N

Book Antiqua, Taille 12

portrait.

Le nombre de pages minimum : 10 pages, maximum : 18 pages

 2,5cm, droite et gauche : 2,5cm.

 
1.15.

mailto:revue.djiboul@gmail.com


Le philosophe ivoirien a raison, dans une certaine mesure, de lire, dans
ce choc déstabilisateur, le processus du sous-développement. Ainsi qu’il
le dit : Le processus du sous-développement résultant de ce choc est vécu
concrètement par les populations concernées comme une crise globale :
crise socio-économique (exploitation brutale, chômage permanent,
exode accéléré et douloureux), mais aussi crise socio-culturelle et de
civilisation traduisant une impréparation socio- historique et une
inadaptation des cultures et des comportements humains aux formes de
vie imposées par les technologies étrangères.

Conclusion : Elle ne doit pas faire double emploi avec le résumé et la
discussion. Elle doit être un rappel des principaux résultats obtenus et
des conséquences les plus importantes que l'on peut en déduire.
Références bibliographiques : Les auteurs convoqués pour la rédaction
seront mentionnés dans le texte avec l'année de publication, le tout
entre parenthèses.

Journal : Noms et prénoms de tous les auteurs, année de
publication, titre complet de l'article, nom complet du
journal, numéro et volume, les numéros de première et
dernière page.

Livres : Noms et prénoms des auteurs, année de publication,
titre complet du livre, éditeur, maison et lieu de publication.

Proceedings : Noms et prénoms des auteurs, année de
publication, titre complet de l'article et des proceedings,
année et lieu du congrès ou symposium, maison et lieu de
publication, les numéros de la première et dernière page.



DJIBOUL
 N° 10, Vol.1

Djiboul ǀ N°10,  Décembre-2025,
Revue DJIBOUL  Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d’Ivoire



 

 Sommaire 
 

DJIBOUL  N°10, Vol.1           Décembre  2025 

Sommaire 
 

 Éditorial  
   

 ART & COMMUNICATION    
   

01.  Aliou SECK 
Voix féminines du slam ouest-africain : entre affirmation féministe et engagement politique 

 
03 

   

02.  Abdoulaye NGARDIGUINA 
Communication numérique et image nationale : analyse des récits diplomatiques du Tchad (2021–2024) 

 
15 

03.  Yorsaon Christophe HIEN 
Dynamiques de co-construction de connaissances dans la communauté en ligne des chercheurs burkinabè (cas 
du forum WhatsApp « Chercheurs-BF ») 

 
 

29 

 LINGUISTIQUE & LETTRES   
   

04.  Elodie TOSSA GANDAHO, Zinsou Marcellin HOUNZANGBE & Moufoutaou ADJERAN 
Une herméneutique morphologique et sémantique des contes béninois : cas du conte Axɔ́sútònɔ́ 

 
45 

   

05.  Wendnonga Gilbert KAFANDO 
Comportements langagiers des commerçants moose analphabètes en français dans la ville de Ouagadougou 

 
61 

   

06.  Soukayna MOUBARIK 
L’imaginaire linguistique et culturel dans la construction argumentative du discours publicitaire marocain 

 
73 

   

07.  Adissa KOURAOGO 
Le slam comme renouvellement esthétique de la poésie contemporaine 

 
85 

08.  Amadou Oury DIALLO & Dame THIAM 
Les formes et fonctions de la clôture narrative dans les récits épiques ouest-africains 

 
103 

   

09.   
117 

   

10.  Boukary BORO & Barthélemy KABORE 
Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 

 
129 

   

11.  Datoussinmaneba Xavier BELEMTOUGRI 
Discours de haine dans les expressions littéraires : quel regard critique ? 

 
147 

   

12.  Ismaël KONÉ 
Poétique de l’intertextualité et du décloisonnement dans Le monde est mon langage d’Alain MabanckouPoétique 
de l’intertextualité et du décloisonnement dans Le monde est mon langage d’Alain Mabanckou 

 
159 

   

13.  Ouana Alassane SEKONGO, Bassamanan TOURÉ & Kotchafolo SORO 
L’écriture, un instrument de découverte de soi et de guérison chez l’héroïne dans le roman épistolaire : une étude 
de the tenant of wildfell hall d’anne brontë et the color purple d’alice walker 

 
169 

   

14.  Victor TERFA ATSAAM 
L’amour et l’absurdité : étude comparée de l’étranger d’Albert Camus et pluie et vent sur télumée miracle de 
Simone Schwarz-Bart 

 
 

 181 

 GEOGRAPHIE & HISTOIRE  

15.  Sasso Sidonie Calice YAPI, Wiwegnon Uriel-Longin AGUEMON & Zinsou René GBODOGBE 
Analyse des comportements sexuels des jeunes et propagation du VIH : Une approche économétrique 

 
191 

   

16.  Aimé BUTOTIMA SAFARI & Jessé Ntumwa BUSOMOKE 
Enjeux écologique et communicationnels de l’appel d’offre du bloc pétrolier 6 dans le Parc National des Virunga 
(République Démocratique du Congo) 

 
211 

   

17.  Elhadji Babacar NDAO 
Défis environnementaux et sociaux de la destination Saint-Louis et stratégies de consolidation du tourisme 

 
223 

   

18.  Maguette NDIONE & Moise Edioca DIATTA 
Etude des caractéristiques physico-chimiques des sols de rizières de la vallée d’Oussouye (Région de Ziguinchor / 
Sénégal) 

 
 

251 

  

 

 

Antoine Germain TOKPA 
La reine et la montagne : une écriture subversive du corps féminin dans le théâtre de Maurice Bandaman

 



 
 Sommaire 

DJIBOUL  N°10, Vol.1           Décembre  2025 

SCIENCES DE L’HOMME ET DE LA SOCIETE 
   

19.  Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO 
La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso 

 
269 

 
   

20.  Issoufou COMPAORE 
Identités culturelles et religions monothéistes 

 
 283 

21.  Patrick KABRE & Adama TOMÉ 
Tun-tun fani, un art vestimentaire dans la culture marka de safane (Burkina Faso) 

 
 297 

   

22.  Aliou Amadou NIANE, Mouhamadou Moustapha SOW & Ousmane GUÈYE 
Approche actionnelle et transformation des pratiques didactiques : une analyse des effets sur la motivation et 
l’acquisition de compétences chez les apprenants d’Allemand langue étrangère au Sénégal 

 
 321 

   

23.  Yao Jean Luc KOUAMÉ 
La sobriété comme éthique de transformation pour une humanité durable 

 
 

339 
   

24.  Ezéchiel-Pierre Privat KOUADIO 
Réflexion sur le système éducatif en Afrique à la lumière de la pensée politique de Samba DIAKITÉ 

 
 350 

   

   

25.  Théodore HONBA 
Les religions africaines et la problématique du monothéisme : un regard philosophique sur le cas du vodou 

 
 

 370 
   

26.  Abdoulaye OUEDRAOGO & Patrice KOURAOGO 
Analyses des perceptions des enseignants du primaire sur la prise en compte de la culture locale en contexte 
scolaire dans l’Arrondissement 6 de la commune de Bobo-Dioulasso au Burkina Faso 

 
 

 384 
   

27.  Bogui Fernand Landry NIAVA 
Facteurs sociaux et visuels des difficultés scolaires chez les élèves en fin de cycle primaire à Daloa (Centre-
ouestCôte d’Ivoire) 

 
 

400 
   

28.  Ebé Patrice Armel DAOU, Atsé Laudose Miguel ELEAZARUS & Trotsky MEL 
Logiques et implications du développement de l’alimentation matinale de rue à Daloa (Centre-ouest Ivoirien) 

 
417 

   

29.  Eurasme KAKULE MILANDO 
Facteurs explicatifs de la cont ribution économique des femmes au revenu des ménages dans la province du Nord-
Kivu 

 
433 

   

30.  Joël NZAMPUNGU IMBOLE & Rabbi MULILI N’SELE 
Au-delà des tabous : une exploration qualitative des représentations de la sexualité chez les jeunes kinois 

 
449 

   

31.  Koffi Gnamien Jean-Claude KOFFI, Ablakpa Jacob AGOBE & Mahier Jules Michel BAH 
Perception du non-respect de la loi électorale et détresse psychosociale : une enquête sur la confiance 
institutionnelle en periode préelectorale 2025 à Abidjan (Cote d’Ivoire) 

 
471 

   

32.  Néssan Bamissa BARRO, Paul ILBOUDO & Ramané KABORE 
Agriculture biologique et dynamiques sociales dans les communes du Grand Ouaga au Burkina Faso 

 
 483 

   

33.  Wendgoudi Appolinaire BEYI 
Les sceaux du Panafricanisme : des contextes et du sens avec les modalités des régimes au Burkina Faso, des 
indépendances à nos jours 

 
 

499 
   

 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  269 

LA CULTURE DU BRACELET MAGIQUE CHEZ LES MOOSE AU BURKINA 

FASO 

 

 

Abdoul Zou Zou KOROGO 

Doctorant en culturologie, culture et littérature africaine écrite 
Université Norbert ZONGO (Burkina Faso) 

abdoulzouzouk@gmail.com 
& 

Tétuan FAHO 

Études culturelles africaines 
Université Daniel OUÉZZIN COULIBALY (Burkina Faso) 

ORCID iD : 0009-0002-5241-8874 
ttuan.faho@yahoo.com 

 
 
Résumé : Le constat est que dans certains romans africains francophones, les personnages font 

usage de bracelets, plus précisément de bracelets possédant des pouvoirs surnaturels. 

Ces bracelets magiques comme on propose de les appeler sont le plus souvent détenus par des 

personnages influents et apparaissent à des étapes décisives du récit. Partant du postulat que 

ces apparitions participent de l’écriture et de la signification des œuvres, la recherche se réfère 

à l’ethnocritique qui analyse la réappropriation et la textualisation des données culturelles par 

la littérature pour explorer le fonctionnement de cet objet dans des romans tels que Rougbêinga 

de Norbert Zongo, Les Bouts de bois de Dieu de Ousmane Sembène, Moah le fils de la folle de 

Clément Zongo et Mémoires de porc-épic d’Alain Mabanckou. Conformément aux exigences de 

l’approche adoptée, une enquête ethnologique est menée pour cerner le bracelet magique dans 

la culture africaine, précisément chez les Moose du Burkina Faso. Les résultats obtenus 

montrent que cet objet présente une diversité de facettes, tant par les matériaux utilisés pour 

sa fabrication que par sa morphologie. Médiateur entre la nature et la surnature, il porte 

secours à l’être humain dans sa quête du bien-être physique et spirituel. Il laisse aussi son 

empreinte sur d’autres éléments culturels comme les anthroponymes, les toponymes et la 

littérature orale. 

Mots clés : roman africain, bracelet magique, culture africaine, ethnocritique, Moose  

THE CULTURE OF THE MAGIC BRACELET AMONG THE MOOSE IN 

BURKINA FASO 

Abstract : In some French-speaking African novels, the characters use bracelets with 

supernatural powers. These magic bracelets, as we propose to call them, are most often held 

by influential characters and appear at decisive moments of the story. Starting from the 

postulate that these appearances participate in the writing and the meaning of the novels, the 

study refer to ethnocriticism which analyzes the reappropriation and textualization of cultural 

data by literature to explore novels such as Rougbêinga by Norbert Zongo, Les Bouts de bois de 

[Etapes de traitement de l’article] 

Date de soumission : 12-10-2025 / Date de retour d’instruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025 

mailto:abdoulzouzouk@gmail.com
mailto:ttuan.faho@yahoo.com


La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

270  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

Dieu by Ousmane Sembène, Moah le fils de la folle by Clément Zongo and Mémoires de porc-épic 

by Alain Mabanckou. In accordance with the approach adopted, we conducted an ethnological 

investigation to identify the magic bracelet in African culture, specifically the Moaaga culture. 

It appears that this object has various facets, both in terms of the materials used in its 

manufacture and morphology. As a mediator between the natural and the supernatural, he 

comes to the aid of humankind in its quest for physical and spiritual well-being. Furthermore, 

it leaves its mark on other cultural elements such as anthroponyms, toponyms and oral 

literature. 

Keywords : African novel, magic bracelet, African culture, ethnocriticism, moose. 

Introduction 

Le principe fondamental des croyances en milieu traditionnel africain est que le monde est 

essentiellement une réalité unifiée. L’univers repose sur un rapport interactif entre la matière 

et l’esprit. Ainsi, l’homme est convaincu que les forces surnaturelles influent sur les faits 

naturels et que selon les dispositions de ces dernières à son égard, elles sont à même de faciliter 

ou entraver toutes les circonstances de sa destinée. C’est pourquoi il les prend en compte, voire 

les engage, dans tous les contextes de son existence. Cette relation constante avec le spirituel 

est marquée par la présence d’intermédiaires dont les amulettes. Objets aux vertus 

innombrables, les amulettes ont pour réputation de canaliser les forces surnaturelles au 

bénéfice de l’homme. La présente étude s’appesantit sur le cas spécifique du bracelet chez les 

Moose. Il s’agit d’explorer les significations et les fonctions de cet objet selon la société 

traditionnelle moaaga. La question générale qui constitue le fil conducteur de la recherche 

est la suivante : En quoi les motifs et les fonctions du bracelet magique reflètent-t-ils le mode 

de vie et la vision du monde des Moose ?  Les questions spécifiques sont les suivantes : Sous 

quelles formes se présente le bracelet magique en milieu traditionnel moaaga ? Quelle est la 

finalité de cet objet ? Quel rapport existe-t-il entre la morphologie du bracelet magique et ses 

attributions ? La recherche repose sur l’hypothèse générale selon laquelle la morphologie et 

les fonctions du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga traduisent une conception du 

monde partagée entre le physique et le spirituel. De cette hypothèse générale découlent ces 

hypothèses spécifiques : le bracelet magique présente une pluralité de configurations 

formelles ; le bracelet magique est utilisé pour attirer les faveurs des esprits ; le fonctionnement 

du bracelet magique repose sur sa valeur symbolique. À travers une approche ethnologique, 

le présent travail explore d’abord les aspects morphologiques du bracelet magique dans le 

milieu traditionnel moaaga. Ensuite, il s’intéresse aux fonctions qui lui sont assignées ainsi que 

leurs fondements. Enfin, l’étude relève l’interdépendance de cet objet avec d’autres faits 

culturels moose.  

 

1. Méthodologie 

Les données de cette recherche sont issues d’une méthodologie de type qualitatif. Le besoin 

d’informations approfondies nous a conduit à une approche multi-située prenant en compte 

trois localités à savoir la commune rurale de Gounghin (Kouritenga) et les villes de 

Ouagadougou et Koudougou. En pratique, nous avons adopté l’observation participante non 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  271 

seulement en examinant l’usage de l’objet dans la vie ordinaire des individus, mais aussi en 

participant à des rassemblements et manifestations socioculturelles (travaux collectifs, jour de 

marché, cérémonies traditionnelles, etc.) susceptibles de nous donner l’occasion de découvrir 

plusieurs facettes de ce bien culturel. Aussi, avons-nous organisé des entretiens semi-directifs 

avec des personnes censées avoir des connaissances approfondies sur le présent sujet. En effet, 

nous avons soumis nos préoccupations à des chefs traditionnels, des personnes âgées, des 

marabouts, des fabricants d’amulettes, des forgerons spécialisés, des possesseurs de bracelets 

magiques, etc. Concernant les outils d’enquête, nous avons utilisé un carnet sur lequel nous 

avons consigné au stylo les informations pertinentes que nous avons rencontrées. Dans ce 

carnet, nous avons aussi noté nos préoccupations sous forme de guide d’entretien avant 

chaque rencontre avec les personnes-ressources. En plus de ce carnet, nous nous sommes servi 

d’un téléphone portable Infinix HOT 8 Lite pour enregistrer les entretiens lorsque l’on nous en 

accordait la permission. Conscient que l’ethnologue doit « agir en reporter photographe, et 

prendre au mieux le plus grand nombre de clichés possible » (Griaule, 1957, p. 83), nous avons 

eu recours à un appareil photo numérique Nikon D3000 avec lequel nous avons pris des 

photographies illustratives à chaque fois que l’occasion se présentait. 

L’enquête de terrain est complétée par une enquête documentaire. Ce qui signifie que les 

données collectées sur le terrain sont confrontées avec des sources écrites existantes. 

2. Résultats et discussion 

Cette partie est consacrée à la présentation et à l’analyse critique des données recueillies. 

2.1. Les formes du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga 

Comme le souligne Vladimir Propp (1970, p. 12), « une classification exacte est un des premiers 

pas de la démarche scientifique ». Ainsi, une catégorisation des bracelets magiques selon leurs 

aspects morphologiques notamment leur composition et leur configuration, permet dans un 

premier temps de mieux les définir.  

2.1.1. Le bracelet magique de métal  

Les bracelets magiques de métal sont généralement confectionnés par des forgerons spécialisés 

appelés des Yõgse (singulier : Yõaka). En moore, le bracelet de métal se dit kalmbãnga, kãmbãnde 

ou bãnga. Ces noms se rapportent au métal couramment exploité dans la fabrication de cette 

catégorie de bracelets à savoir le fer. En plus du fer, on distingue les métaux tels que l’argent, 

le cuivre, le bronze et l’or. La nature du métal utilisé est déterminante dans la dénomination 

des bracelets. Ainsi, le bracelet en fer est appelé kalmbãn sablga, c’est-à-dire bracelet noir. 

L’adjectif « noir » fait allusion à la couleur du fer forgé. De même, le bracelet d’argent porte le 

nom de wanzũrf kalmbãnga étant donné qu’en moore, l’argent en tant que métal se dit wanzũrfu 

ou koɛɛnga. L’argent étant d’une couleur grise qui tend vers le blanc, le wanzũrf kalmbãnga est 

aussi connu sous le nom de kalmbãn pɛɛlga, c’est-à-dire bracelet blanc. Cette dénomination 

suivant la couleur du métal s’applique aussi au kalmbãn miuugu qui tire son nom de la nuance 

orangée du rouge du cuivre ou encore au kalmbãn rõodo ou bracelet jaune qui est le bracelet de 

bronze. Quant au sãnem kalmbãnga, il renvoie littéralement au bracelet en or. 



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

272  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

Au-delà de cette série de bracelets forgés à partir d’une seule matière métallique, on peut 

identifier le kalmbãn giẽdgo qui signifie littéralement « bracelet mélangé » qui se rapporte aux 

bracelets dont le corps est composé de deux ou de plusieurs des métaux précités. 

Du point de vue du pourtour, le bracelet de métal se présente selon deux configurations. Il 

existe d’une part le bracelet fermé qui se présente sous la forme d’un cercle fermé (bracelet en 

O) et le bracelet ouvert sous la forme d’un cercle incomplet, laissant une ouverture plus ou 

moins large, plus ou moins ajustable (bracelet en C). Ainsi, donc, le bracelet ouvert possède 

des extrémités. Quatre types d’extrémités ont été identifiés. La première forme que l’on 

propose d’appeler extrémité simple consiste en une section nette du corps du bracelet. On 

parle d’extrémités pointues lorsque le corps du bracelet se rétrécit assez visiblement à 

l’ouverture. Le troisième type d’extrémité est l’extrémité repliée (photo 2) qui résulte d’un repli 

externe du corps. Enfin, on note l’extrémité en boulet (photos 3 et 4) lorsque le corps du bracelet 

se termine par une boule plus ou moins sphérique. Un même bracelet peut présenter des 

extrémités différentes. Sur la photo 1 par exemple, l’extrémité supérieure du bracelet est du 

type replié tandis que celle inférieure est simple. 

Quand on considère la trajectoire que le corps du bracelet décrit, c’est-à-dire la ligne qu’il trace 

d’une extrémité à l’autre ou en un tour complet, on peut distinguer des bracelets simples 

(photos 1, 2, 3 et 4) et des bracelets à nœud(s). Le bracelet simple est appelé kalmbãn sãaga. 

L’adjectif qualificatif sãaga se rapporte à une surface régulière, sans bosses. Le kalmbãn sãaga 

renvoie donc à tout bracelet métallique dont le corps décrit une ligne continue et sans 

irrégularité, d’une extrémité à l’autre ou en un tour complet. Quant au bracelet à nœud(s), il 

est appelé kalmbãn yodre lorsqu’il s’agit d’un seul nœud et kalmbãn-yoada 

quand il porte plus d’un nœud, yodre étant l’équivalent de « nœud » en 

moore. Cinq types de nœuds sont observés. Le premier type est appelé ba-

sadg paare1 qui signifie littéralement « sexe de chienne pubère ». Ce nom 

évoque la forme du nœud qui rappelle cet organe du canidé. En effet, ce type 

de nœud consiste en une boucle, c’est-à-dire que le corps du bracelet 

s’enroule et se recoupe tout en conservant sa circonférence principale (photo 

5). Le deuxième type de nœud est ce que l’on propose d’appeler le nœud en 

boulet. Ce nœud est, comme son nom l’indique, une excroissance externe du 

corps du bracelet. Le troisième type identifié est le yod-kundi. Kũndi renvoie 

à « bosse », généralement la bosse des animaux. La configuration de ce 

nœud permet de le défaire en tirant les bouts de part et d’autre. Quant au 

quatrième type de nœud, il rompt la régularité du corps du bracelet par un 

                                                           
1 Langage trivial. 

Photo 1 : Kalmbãn sablga 
(bracelet en fer) 

 
Source : Korogo Abdoul 

Zou Zou, 26/12/2024 

Photo 2 : Kalmbãn 
miuugu (bracelet de 
cuivre) 

 
Source : Korogo Abdoul 
Zou Zou, 08/08/2024 

Photo 3 : Wanzũrf kalmbãnga 
(bracelet d'argent) 

 
Source : Korogo Abdoul Zou Zou, 
02/06/2025 

Photo 4 : Kalmbãn giẽdgo 
(bracelet hybride) 

 
Source : Korogo Abdoul Zou Zou, 
08/08/2024 

Photo 5 : Kalmbãn 
yoada (bracelet à 

nœuds) 

 

Source : Korogo Abdoul 

Zou Zou, 08/08/2024 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  273 

vrillement, un tortillement ponctuel. C’est le nœud en vrille. Le dernier type identifié est le 

nœud simple. Dans ce cas, le corps se passe successivement dessus, dessous et dessus ou 

inversement. Un même bracelet peut avoir des nœuds différents, c’est-à-dire qu’il peut 

combiner le nœud simple, le nœud en ba-sadg paare, le nœud en vrille, etc. 

Du point de vue de l’aspect que peut prendre la surface globale du bracelet, on peut distinguer 

quatre types de bracelets magiques de métal à savoir le kalmbãn saalle ou bracelet lisse qui a un 

corps tubuliforme et relativement lisse (photos 1, 2, 3 et 5), le bracelet plat dont le corps est une 

bande plate, le bracelet torsadé qui a une structure hélicoïdale et le kalmbãn gobre 

(littéralement : bracelet gauche) ou bracelet hémi-torsadé qui est mi-lisse, mi-torsadé. Quand 

on pousse l’observation, on peut identifier deux types de bracelet torsadé à savoir le kalmbãn 

wẽlga qui est fait d’une unique barre vrillée et le kalmbãn giẽdgo dont le corps en hélice est formé 

de plusieurs tiges entrelacées (photo 4).  

Photo 6 : Bracelet 
magique plat 

 
Source : Korogo Abdoul Zou 
Zou, 05/09/2024 

Photo 7 : Kalmbãn wẽlga, bracelet magique 
torsadé à corps uni 

 
Source : Korogo Abdoul Zou Zou, 05/09/2024 

Photo 8 : Kalmbãn gobre (bracelet 
magique hémi-torsadé) 

 
Source : Korogo Abdoul Zou Zou, 
25/02/2025 

2.1.2. Autres formes de bracelets magique  

- Le bracelet de fibres 

Deux groupes de bracelets de fibres sont observés : les bracelets de paille et les bracelets de 

fibres textiles. Les bracelets de paille sont communément connus sous le nom de gãense 

(singulier : gãnga). Ils sont pour la plupart tissés à partir du fétu d’herbes locales. Le gãn-saaga 

ou Sporobolus pyramidalis est fréquemment utilisé. Le nom même de cette herbe est évocateur. 

En effet, gãn-saaga se traduit littéralement par « balai de bracelet », une dénomination faisant 

allusion à la ressemblance entre cette herbe et le Eragrostis tremula qui est utilisé comme balai. 

En plus du Sporobolus pyramidalis, on utilise le pʋg-yãn zu peendo (herbe semblable au Sporobolus 

pyramidalis mais moins résistante) dont le nom signifie littéralement « cheveux blancs de vieille 

femme ». Ce nom se justifie par la blancheur des fleurs de cette herbe. En somme, la 

particularité de ces deux espèces d’herbes réside dans leur résistance, leur élégance et la 

longueur de leur fétu.  

En ce qui concerne les bracelets magiques de fibres textiles, on en reconnait deux sous-groupes. 

D’une part, le bracelet est tout simplement un fil de cotonnade. C’est le cas du gaar miuugu ou 

fil rouge. D’autre part, il existe le bracelet tissé qui est fait d’une bande de cotonnade ou de 

feuillets cousus offrant une poche pouvant être garnie de gris-gris.  



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

274  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

Photo 9 : Koobre, un 
bracelet magique de paille 

   
Source : Korogo Abdoul 

Zou Zou, 27/08/2024 

Photo 10 : Kinkirg 
baazũuri, une spécialité 
des enfants 

 
Source : Korogo Abdoul 

Zou Zou, 27/08/2024 

Photo 11 : Gaar miuugu ou 
fil rouge 

 
Source : Korogo Abdoul 

Zou Zou, 28/08/2024 

Photo 12 : Lilgu, un 
bracelet de tissu 

 
Source : Korogo 

Abdoul Zou Zou, 

26/12/2024 

- Le bracelet de peau 

Le bracelet magique de peau est appelé gãnde (pluriel : gãna). Ce sont des bracelets dont la 

surface est en peau. Le plus souvent, ils sont bourrés de l’intérieur par de gris-gris. La peau 

peut provenir d’un mammifère (sauvage ou domestique) ou d’un reptile. Certains bracelets 

de peau sont cousus tandis que d’autres sont conçus de manière à faire adhérer la peau à leur 

contenu. 

- Le bracelet enduit Photo 13 : kɩɩm dika, un 
bracelet enduit 

 
Source : Korogo Abdoul Zou 
Zou, 27/08/2024 

Dans ce cas, le bracelet consiste à cercler une partie du 
membre avec une substance molle et adhésive comme c’est le 
cas sur la photographie ci-contre. Il s’agit notamment du kɩɩm-
dika, une préparation de poudre noire et de beurre de karité.  
 

En somme, le présent travail identifie quatre principales formes de bracelet magique en milieu 

traditionnel moaaga à savoir le bracelet de métal, le bracelet de fibres, le bracelet de peau et le 

bracelet enduit. 

2.2. Fonctions et valeurs symboliques du bracelet magique 

En milieu traditionnel moaaga, plusieurs fonctions sont attribuées au bracelet magique. Il 

répond à des besoins sanitaires et martiaux, à la protection de l’homme contre les mauvais 

sorts et à l’assurance de sa prospérité. 

2.2.1. Le bracelet thérapeutique 

Est considéré comme bracelet thérapeutique, le bracelet magique utilisé pour des soins 

biologiques. Même si son fonctionnement ainsi que l’effet qu’il produit relèvent du 

paranormal, sa cible, c’est-à-dire la maladie qu’il traite, est physiologique. On peut le constater 

à travers le traitement du koom. Le koom (litéralement : eau) est une sorte de fièvre qui frappe 

pendant la saison pluvieuse, précisément au moment de la forte pluviométrie (entre août et 

septembre). Le koom est réputé pour toucher exclusivement les nugẽn-kamba (singulier : nugẽn-

biiga) ou benjamins. Généralement, ceux-ci l’attrapent après avoir été battus par une pluie. Un 

des moyens pour guérir du koom est de porter un bracelet de paille, notamment le koobre. Le 

koobre n’est pas seulement curatif mais aussi préventif, c’est-à-dire qu’anticiper son port 

pendant cette période prémunit contre le koom. 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  275 

2.2.2. Le bracelet conjuratoire 

Les bracelets conjuratoires renvoient aux bracelets qui ont pour fonction de détourner le 

malheur. 

C’est l’exemple du kalmbãn wẽlga qui est utilisé pour corriger l’inceste. En effet, chez les Moose, 

rogem (littéralement : naissance, accouchement) est le mot utilisé pour désigner le lien de 

parenté entre personnes. Ce lien a une large étendue en ce sens qu’il embrasse dans la mesure 

du possible toute la généalogie, c’est-à-dire qu’il prend en compte aussi bien les parents directs 

que les cousins les plus éloignés. Par conséquent, il est difficile de circonscrire le rogem et à 

plus forte raison connaître toutes les personnes avec qui l’on est parenté. Par ailleurs, le 

mariage peut se faire suivant deux options chez les Moose. Tout d’abord, on note le mariage 

scellé par le biais du pog-beolengo (fiançailles) qui est le mariage proprement dit. Toutefois, le 

mariage peut passer par le rɩkre ou nokre qui signifie « prise ». Le rɩkre consiste à « prendre » la 

femme avant d’honorer les procédures de fiançailles ou du moins avant d’entrer en contact 

avec sa famille. Il arrive donc, le plus souvent pour ce qui concerne cette seconde procédure, 

que l’on se rende compte, bien après la consommation du mariage, que les mariés ont un lien 

de parenté. Or, les Moose sont exogames et considèrent comme incestueux le mariage entre 

personnes liées par le rogem, quelque distantes qu’elles soient sur l’arbre généalogique. Cet 

inceste est porteur de malheurs tels que la stérilité, la misère, les maladies, etc. Toutefois, il est 

possible de conjurer ce sort sans pour autant séparer le couple. Pour ce faire, la femme doit 

porter à la cheville gauche un kalmbãn wẽlga. Celui qui est chargé d’enfiler le bracelet prononce 

cette formule : « Tõnd wẽlga rogma ». Ce qui signifie : « Nous détournons ainsi les liens de 

parenté ». Le bracelet peut aussi se porter directement chez le forgeron. Ainsi, entend-on 

souvent dire d’un couple : « B kẽng n tɩ wẽlga kalmbãnga », « Rẽnda tɩ b tɩ wẽlg kalmbãnga ». Ces 

phrases signifient respectivement : « Ils sont allés porter un bracelet torsadé », « Il faut qu’ils 

aillent porter un bracelet torsadé ». Le bracelet se charge de détourner (n wẽlge) le lien de 

parenté (rogem) entre les mariés, et, partant, le mauvais sort. 

En plus de cette fonction d’expiation, le bracelet peut se présenter comme un rempart contre 

les maléfices que les hommes se jettent. C’est le cas du yũdgu, le bracelet de cuivre noué. En 

effet, il existe des personnes qui détiennent le noor tɩɩm, le pouvoir de la parole, ou plus 

précisément le pouvoir de la malédiction. Toute imprécation proférée par ces dernières se 

réalise inévitablement. Le déclenchement de l’action du noor tɩɩm semble même provenir d’une 

source plus profonde que la parole à savoir l’intention. Ce qui signifie que même si le détenteur 

du noor tɩɩm félicite une personne ou lui fait de bons souhaits tout en ayant au fond du cœur 

un sentiment de jalousie et des souhaits de malheurs, c’est bien ces derniers vœux qui se 

réaliseront. Le bracelet à nœud dispose naturellement du pouvoir de neutraliser ces sortilèges 

verbaux. Comme indiqué plus haut, le nœud se dit yodre en moore. Au sens premier, yodre 

signifie « attache » ; il agit comme une attache contre les maléfices. C’est pourquoi il est 

recommandé d’enfiler aux bébés un yũdgu, étant donné que ceux-ci font fréquemment l’objet 

de souhaits. Toute malédiction qu’elle soit verbale ou intentionnelle est alors neutralisée par 

le bracelet. 

Le kalmbãn giẽdgo assure aussi cette fonction de protection. En moore, l’adjectif giẽdgo est utilisé 

pour qualifier une composition de plusieurs éléments. On parle par exemple de ka-giẽdgo qui 

signifie « mil mélangé » pour désigner l’association de plusieurs variétés de mil comme le petit 

mil, le sorgho rouge, etc. C’est ainsi que par métaphore, l’on peut parler de situation mélangée 

lorsqu’une personne est confrontée à une (des) difficulté(s) dont on a du mal à en déterminer 



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

276  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

les raisons et les solutions. Le kalmban giẽdgo qui tord à la fois plusieurs tiges de différents 

métaux est donc le bracelet le mieux indiqué pour éconduire à la fois tous les malheurs. 

Lorsqu’une personne le porte, elle est immunisée contre toute force maléfique, « il s’en sortira 

quels que soient le nombre et la nature des forces invisibles qui s’en prendraient à lui »2, nous 

laisse entendre un yoãka. 

Le fonctionnement du bracelet magique ne se limite pas à la défensive. Le loɛɛga3, par exemple, 

est utilisé pour bâillonner une personne. Pour fabriquer ce bracelet, on confectionne d’abord 

une corde avec des fibres (tãando) de l’Hibiscus cannabinus. À la base de cette corde, on fait un 

premier nœud du type yod-kũndi en tenant ce discours : « Mam loee-m menga la-m sõm-dãmba », 

ce qui signifie « Je me suis attaché moi-même ainsi que mes alliés ». On noue une deuxième 

fois la corde, mais cette fois-ci en nœud simple, en disant : « Mam loee Yõlyõosã » qui signifie « 

J’ai attaché les Yõlyõose4 ». Puis un troisième nœud (simple), « Mam loee saag bugm », c’est-à-

dire « J’ai attaché la foudre ». Ainsi de suite, on attache les mangeurs d’âmes (sõaaba), les 

voyants, … bref, toutes les forces redoutables ainsi que les ennemis potentiels jusqu’au trente-

deuxième nœud. Au moment de nouer le trente-troisième et dernier nœud, on déclare : « Mam 

loee mam sẽn yĩm b rãmbã fãa ». Ce qui signifie : « J’ai attaché tous ceux que j’aurai oubliés ». 

Alors, on tire sur le premier nœud pour le défaire en déclarant : « Mam loka-m meng la-m sõm-

dãmba », c’est-à-dire « Je me suis détaché ainsi que mes alliés ». Après avoir fini cette série de 

nouages, on rassemble la corde nouée de manière à obtenir une configuration circulaire que 

l’on ajuste en fonction de la taille que l’on veut donner au futur bracelet. On l’enveloppe avec 

la peau d’un python avant de la garnir de restes de sagbo5 mélangés à une poudre grise. On 

referme soigneusement la peau avant de l’enrouler délicatement avec des fibres de l’Hibiscus 

cannabinus. Lorsque l’ensemble aura séché, on enlève les fibres qui ont servi à l’enroulement 

pour laisser enfin la peau, désormais adhérée à son contenu. Ce bracelet est utilisé pour faire 

taire une personne dont les décisions ou les aveux peuvent causer la perte dans une situation 

donnée. Pour ce faire, l’on dépose le bracelet à même le sol. On dépose là-dessus une chaussure 

usée puis un morceau de granite avant de déclarer son vœu. Par exemple, « Je veux qu’au 

commissariat, Pogneere taise le fait que nous l’ayons conduite par force ». 

2.2.3. Le bracelet, une barrière entre les humains et les esprits 

Dans la conception moaaga, les esprits sont parfois tentés d’entraîner les humains dans leur 

monde. Par exemple, les kinkirsi (singulier : kinkirga) ou lutins guettent constamment les 

enfants humains pour les enlever ou leur infliger quelque mal. Ces derniers sont donc en 

danger quand ils sont loin des adultes. Toutefois, ils peuvent se protéger avec un objet que 

craignent ou du moins détestent les lutins. C’est ainsi qu’à la période de maturité du Sporobolus 

pyramidalis (d’août à octobre), dans leurs cercles de jeu ou parallèlement aux activités qui leurs 

sont assignées notamment la garde des animaux, les enfants se confectionnent ces bracelets. 

Une fois qu’ils les portent, ils ne craignent aucunement les lutins. Ces bracelets leur confèrent 

une assurance qui les poussent jusqu’à narguer les lutins. En effet, dès qu’ils portent ce 

                                                           
2 Lofo Boureima, entretien du 08/08/2024 à Kouritenga. 
3 Sawadogo Zindimanegba Noël, entretien du 26/12/2024 à Gaoua. 
4 Peuple faisant partie des premiers habitants de la boucle du Niger qui se sont fondus dans l’ensemble 
constitué par les envahisseurs Moose. Les Yõlyõose sont réputés pour leur maitrise de la magie, 
particulièrement leur capacité à faire corps avec le vent. 
5 Principal mets des Moose. 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  277 

bracelet, ils serinent à tout bout de champ : « Kinkirg baag-m zũuri », ce qui veut dire « Lutin ! 

Je te défie de venir enlever mon bracelet ».  

Le gaar miuugu assume aussi cette protection contre les lutins. En effet, en pleine saison sèche, 

il arrive que l’on constate derrière les concessions, une chaîne de signes cruciformes tracés à 

l’aide de la cendre mouillée. Ces signes apparaissent en même temps qu’une rumeur : l’enfant 

d’un kinkirga (lutin) a disparu et celui-ci erre partout à sa recherche. Tous les enfants sont alors 

en danger car dans sa recherche désespérée, le lutin peut se tromper et amener un enfant 

humain. La nouvelle se répercute rapidement dans tous les villages. Une urgence s’instaure : 

les enfants ne doivent plus s’éloigner des habitations et ils sont surveillés de près par les 

adultes. Pour échapper à cet éventuel enlèvement, chaque enfant doit porter autour de son 

bras un fil rouge. « Les lutins ne portant pas de bracelet, le parent fouilleur saura 

systématiquement, à la vue du fil rouge, qu’il s’agit d’un humain »6.  

Un troisième exemple de bracelet qui constitue une barrière contre les esprits est le kɩɩm-dika. 

En moore, on appelle takre7 (littéralement : traction), le fait pour un défunt d’entrainer un 

proche. En effet, un défunt peut emmener une personne pour qui il a une affection particulière. 

Le plus souvent, il s’agit d’un parent qui veut amener son enfant dans le monde des ancêtres 

parce qu’il suppose que celui-ci souffrirait à son absence ou tout simplement parce qu’il récuse 

le parent adoptif. Les cas du père ou de la mère voulant amener son benjamin ou sa benjamine 

sont légion. On peut savoir qu’un défunt veut entraîner une personne à travers des rêves ou 

en consultant un devin. Par exemple, dans le cas du géniteur voulant entrainer sa progéniture, 

le parent adoptif fait l’objet de menaces du défunt à travers des rêves. Dans ces circonstances, 

il faut appliquer le kɩɩm-dika au poignet gauche de la personne qui fait l’objet du takre. Ce 

bracelet s’obtient par l’opération suivante : on incinère du subragalengaaga (Gardenia ternifolia) 

et du sɛg-yala (littéralement : croiser des problèmes) ou sɩlg na-yẽega (littéralement : griffe 

d’aigle), une espèce d’herbe rampante et épineuse. Lorsqu’ils auront suffisamment brûlé, on 

éteint les braises avec du sang coulant directement d’une pintade égorgée à cet effet. On réduit 

le charbon obtenu en poudre que l’on malaxe avec du beurre de karité avant de l’appliquer 

autour du poignet. À partir des éléments constitutifs de ce bracelet dont le nom signifie « 

chasse au fantôme », nous pouvons percevoir son fonctionnement. En effet, le fruit du Gardenia 

ternifolia est incomestible car trop filandreux et aigre (comparativement à celui de l’espèce 

erubescens du même genre qui est doré, charnu et délicieux). Le sɛg-yala quant à lui est piquant. 

En ce qui concerne la pintade, c’est la rétive de la basse-cour tandis que le beurre de karité se 

caractérise par sa gluance. En conséquence, le fantôme se tiendra distant de l’enfant à la fois 

épineux, turbulent et glissant. « C’est par la main gauche que les défunts entraînent les vivants 

dans leur monde, raison pour laquelle le kɩɩm-dika s’applique autour du poignet gauche »8. 

2.2.4. Le bracelet porte-bonheur 

Le wanzũrf kalmbãnga est le bracelet de prospérité par excellence. Il est un porte-bonheur de 

nature. Quand on l’a sur soi, on ne tombe jamais dans l’impécuniosité. « Fo nugã ka kʋɩt ye » 

(littéralement : ta main ne se sèche pas), comme le répètent toutes les personnes interrogées à 

ce sujet. Par ailleurs, le bracelet d’argent peut être retravaillé pour plus d’efficacité ou de 

                                                           
6 Lofo Halima, entretien du 05/08/2024 à Kouritenga. 
7 Le takre n’est pas à confondre avec le wẽebo qui signifie littéralement « frappe » et qui a un fondement 
punitif. Le wẽebo peut être une vengeance d’un défunt contre la personne à l’origine de son décès ou contre 
laquelle il a quelque rancune. Il peut aussi s’agir d’une répression des ancêtres à la suite d’une transgression. 
8 Lofo Aminata, entretien du 13/08/2024 à Kouritenga. 



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

278  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

précision dans l’effet désiré. Découvrons-le à travers ce que nous proposons d’appeler le « 

bracelet de purification de l’étoile ». Dans la conception moaaga, tout humain est lié à une 

étoile dont la qualité détermine sa chance. Plus l’étoile d’un individu brille, plus celui-ci 

éprouve de la félicité. Logiquement, ceux qui sont rattachés aux étoiles pâles baignent dans la 

malchance. Nous avons eu connaissance d’un voyant9 qui peut aider une personne à « laver 

son étoile », comme veut le dire l’expression « n pek ãdga ». Le voyant offre une poudre orange 

faite du mélange de termites ailées et d’autres éléments au demandeur. Ce dernier se procure 

un bracelet d’argent simple et suit les instructions suivantes : De très bonne heure (tõd-beoogo), 

au moment où tout l’entourage dort, il prépare du riz décortiqué cru10 dans lequel il jette trois 

pétioles11 de wẽnd lebende (Crotalaria striata) en disant : « Maneg m yɛla wae wã n kõ-ma ». Ce qui 

signifie « aide-moi à résoudre mes neuf problèmes ». Après cuisson, il sert le riz en posant au 

préalable le bracelet au fond du plat. En récitant ses vœux, il prend le repas en l’arrosant 

progressivement avec la poudre orange avant de le remuer avec un bâtonnet de reeg-m noore, 

un arbre dont le nom se traduit par « prend ma bouche » pour dire « réalise ma parole ». À la 

fin du repas, il porte le bracelet qui sera à la fois un porte-bonheur et un indicateur de l’état de 

son étoile. En effet, s’il arrive que le bracelet noircisse, cela signifierait que son étoile est en 

train de pâlir. Il faudrait alors la ranimer en prononçant ses vœux au bracelet. 

2.2.5. Les bracelets martiaux 

Cette catégorie regroupe les bracelets dont l’utilisation entre dans le cadre du raoodo, c’est-à-

dire ce qui a trait à la puissance, à la vigueur. En d’autres termes, ce sont des armes au sens 

martial du terme. L’acquisition de ces bracelets se fait dans une perspective belliqueuse ; elle 

relève d’une préparation à un éventuel affrontement. Constatons-le à travers le salle12. Le salle 

est un bracelet lisse à bouts simples et à trois nœuds forgé avec un mors cassé. On le place avec 

des brindilles13 dans une cruche (sɩnga), puis on ajoute de l’eau. On laisse infuser avant de se 

laver avec le liquide obtenu en tenant ce discours : « Mam sʋʋda salle. La ka rogem sall ye, ka 

paoong sall ye, ka yelsõmd sall ye ». Ce qui signifie : « Je suis en train d’acquérir le pouvoir de 

l’impénétrabilité. Mais il ne s’agit ni d’une impénétrabilité à la fertilité ni d’une impénétrabilité 

à la richesse, encore moins à la bénédiction ». Le salle rend glissant à toute arme tranchante 

voire à la balle de fusil. En résumé, « on ne verra jamais son sang couler quand on est détenteur 

de ce bracelet »14. En plus du salle, on peut citer comme bracelets martiaux le nug-zɩsre ou « 

bracelet de bras lourd » qui multiplie la force de frappe et le maoor bãnga (bracelet de lutte) qui 

rend le lutteur interrassable. 

2.3. Reconnaissance du bracelet magique dans d’autres éléments culturels moose  

En plus des fonctions d’ordre pratique identifiées précédemment, on peut reconnaitre le 

bracelet magique dans les anthroponymes, les toponymes et la littérature orale moaaga. 

2.3.1. Bracelet et anthroponymie 

En moore, le rogd-n-kũum est le fait pour une femme de perdre toujours ses enfants à la 

naissance ou en bas âge. Cette mortalité peut viser uniquement les enfants d’un des deux sexes, 

                                                           
9 Informateur anonyme, 22/12/2024 à Koudougou. 
10 D’habitude, les femmes moose font bouillir légèrement le riz pour faciliter l’égrainage. 
11 Chaque pétiole de cette plante porte trois feuilles.  
12 Sawadogo Zindimanegba Noël, entretien du 26/12/2024 à Gaoua. 
13 Plante non précisé par l’informateur. 
14 Sawadogo Zindimanegba Noël, entretien du 26/12/2024 à Gaoua. 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  279 

c’est-à-dire qu’il arrive que ça soit uniquement les garçons qui meurent ou le contraire. Pour 

les Moose, il s’agit du même enfant qui fait la navette entre le monde visible et le monde 

invisible. Un couple confronté à ce problème peut le résoudre en s’alliant avec une ethnie, une 

caste, un clan, un autel, une divinité, etc. Cette alliance est couramment appelée loɛɛga 

(attache), c’est-à-dire que l’ethnie, la caste, le clan, l’autel ou la divinité en question est chargé 

de piéger, de captiver l’enfant, de l’empêcher de retourner. L’alliance avec les divinités ou 

autels se scelle par des sacrifices ou de promesses de sacrifices tandis qu’avec l’ethnie ou le 

clan, il s’agit souvent de pacte ou de rituel déterminé. Le nom ainsi que d’autres attributs de 

l’enfant ainsi piégé sont prédéfinis en rapport avec l’allié. Par conséquent, les enfants issus de 

l’alliance avec la forge portent des noms génériques comme Sãab Yamba qui signifie le « captif 

des forgerons » et Kudugu qui désigne l’autel de la forge. Le nom Kudugu peut aussi se 

combiner avec un autre nom. C’est le cas de Kud-Poko, Kud-Noaaga, Kud-Bila, etc. En plus du 

nom, ils portent généralement un ou des bracelet(s) dont ils sont inséparables. Ces bracelets et 

ces noms sont interdépendants, indissociables. 

2.3.2. Bracelet et toponymie 

En pays moaaga, le nom de certaines localités rappelle le bracelet. Cela s’observe à travers les 

toponymes comme Kãmban-Donsin. Donsin est un village de la commune rurale de Gounghin 

dans la province du Kouritenga. D’après Sa Majesté Naaba Sãnem Goeele15, l’actuel chef du 

village, Donsin est fondé par un prétendant malheureux au trône de Koupéla. Après 

l’apaisement des hostilités, son rival qui était désormais au pouvoir avait désiré qu’ils se 

réconciliassent. Mais il s’était déjà bien installé et n’entendait plus retourner à la capitale. C’est 

ainsi qu’il répondit à l’appel du vainqueur par ces propos d’où le village tire son nom : « Mam 

na n kel n paa kaane n dõos m yõorã ». Ce qui se traduit littéralement par : « Je préfère rester ici pour 

préserver ma vie ». Ce qui intéresse la présente étude, c’est qu’une bonne partie du village est 

appelée Kãmbãn-Dõosẽ. Selon l’explication de Sa Majesté Naaba Sãnem Goeele16, ce nom vient 

d’un ancêtre du village, le grand guerrier Kãmbãnde, nom qui renvoie au bracelet. À ce jour, 

il existe dans le village un autel de ce nom où les villageois font annuellement des sacrifices. 

Dans certains cas, le nom n’englobe pas le village tout entier mais se circonscrit à un quartier 

qu’on appelle Yõgsẽ. Le quartier Sud-Ouest du village de Wedgo-Bokin dans la commune de 

Gounghin par exemple se désigne par ce nom. En plus, si nous nous référons à l’odonymie, 

nous découvrons qu’au quartier Zogona de Ouagadougou, il existe une rue qui porte le nom 

de cet objet culturel : la Rue Kalembanga. Cette rue se situe plus précisément au secteur 22 du 

cinquième arrondissement, à l’Est de l’Université Joseph Ki-Zerbo. En outre, dans les marchés 

de certains villages moose17, il existe une rangée appelée « Yõgs ra-nugu » ou rangée des Yõgse, 

réservée aux commerçants de bracelets et de bagues magiques. 

2.3.3. Le bracelet magique dans la littérature orale moaaga 

Le bracelet magique est évoqué dans certains textes oraux moose notamment des légendes, 

des devises, des proverbes et des devinettes. 

                                                           
15 Entretien du 28/08/2024 à Kouritenga. Sãnem Goeele est un aphorisme dont le développement 
donne : « Sãnem Goeele, sẽn pabga pʋʋs yõaka ». Ce qui signifie : « Que celui qui gagne une chaise en or soit 
reconnaissant au joailler ! » 
16 Entretien du 28/08/2024 à Kouritenga. 
17 Nous pouvons le constater dans le marché de Peotenga dans la commune rurale de Yargo dans le Kouritenga. 



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

280  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

Le bracelet magique figure dans deux légendes populaires à savoir la légende de Naaba Bɩlgo 

et celle de la princesse Yẽnenga. Yẽnenga est l’ancêtre fondateur du Moogo (pays des Moose). 

Elle fut une princesse guerrière du royaume de Gãmbaga (Nord Ghana actuel). Un jour, ayant 

perdu la maitrise de son cheval, elle se retrouva perdue et rencontra un chasseur du nom de 

Rialé avec qui elle conçut, plus tard, Wedraoogo (Tiendrebeogo, pp. 8-9). La naissance de 

Wedraoogo marque la genèse du Moogo. L’intérêt de la présente étude pour cette légende 

s’explique par le fait que toutes les illustrations classiques qui visent à représenter la princesse 

offrent un détail commun : le bracelet. En effet, elle porte toujours des bracelets au poignet et 

au plein milieu du bras. On peut le constater sur sa statue à l’Avenue Yennenga18 inaugurée en 

1984 et rénovée en 1996, de même que dans le film La fugitive de Boubakar Diallo (2015). C’est, 

par ailleurs, le même constat sur L’étalon d’or de Yennenga19. L’on pourrait, au premier abord, 

rattacher ces bracelets à son statut de princesse. Mais, si l’on prend en compte son statut de 

guerrière, il est fondé d’affirmer qu’il s’agit de bracelets magiques répondant à un usage 

martial. 

Quant à Naaba Bɩlgo, il fut un roi moaaga qui aurait vécu aux environs du XVe siècle. Bɩlgo 

fut un géant aux pouvoirs indénombrables. Son don d’ubiquité lui permettait de régner 

simultanément sur deux localités à savoir Nobéré et Pô. De nos jours, parmi les vestiges qui 

témoignent de cette légende, figurent les bracelets en fer de Naaba Bɩlgo que l’on peut 

constater dans deux localités. En effet, à Koatenga on peut retrouver deux bracelets ouverts 

enfilés à la branche d’un kɛglga (Balanites aegyptica) pendant qu’à Balwéré, on en trouve un sur 

une branche de karité (Simporé, 2013, pp. 116-118). 

En ce qui concerne les devises, les proverbes et les devinettes qui évoquent les bracelets 

magiques, on peut les inventorier dans le tableau suivant :  

 

 

Genre Transcription Traduction 

 
 
 
Devise 
ou 
zabyʋʋre  

n° 1 : A Zen wãag sẽnk (Zen wãag sẽnk la a 
bas kalmbãn-yoada). 

Un jeune homme a intérêt à frimer 
avec cinq mille francs qu’avec des 
pouvoirs magiques. 

n° 2 : Nug ka gãnde (Nug ka gãnde, n 
yaool n nan kɩ t’a yergãnd  sã). 

Je ne porte pas de bracelet magique 
mais je suis capable de causer du 
trouble à celui qui est bardé de 
bracelets. 

n° 3 : A Kambãnde (Kambãn pit n be, 
kambãn pidgd ka ye) 

Vous êtes libre de m’enfiler le 
bracelet, mais sachez que votre 
décision sera irrévocable. 

 
 
 

n° 1 : Zãnkɩt sẽn pĩnd n da rat kɩdengo, 
n wa mik t’a pʋgdb paam zũuri ! 

C’est la chauve-souris qui, de nature 
turbulente, apprend que sa tante a 
eu un bracelet. 

                                                           
18 La statue est actuellement dans un état dégradé. 
19 Le plus grand prix du FESPACO (Festival panafricain du cinéma et de la télévision de Ouagadougou). 



 

Abdoul Zou Zou KOROGO & Tétuan FAHO  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  281 

Proverbe 
ou 
yelbũndi 

n° 2 : Yʋgmpend kalmbãnga, pit nan 
pidame, la pidgd kõn pidg ye. 

Il est facile d’enfiler un bracelet au 
hérisson mais il n’en est pas de 
même pour le détrousser. 

n° 3 : Zũur sãn be neer goabga, rɩtg n 
yɩɩde 

Si le bracelet est beau au poignet 
gauche, il l’est davantage à droite.   

Devinette 
ou solem-
koɛɛga 

M bãng ka welgda 

Réponse : Nin sõme bãong ka lokd ye 
Un bracelet qui ne s’ouvre pas. 
Réponse : L’honneur des bonnes 
personnes ne se salit jamais. 

 

Cet inventaire montre que le bracelet magique est au centre d’une multiplicité de discours 

permettant à l’individu de décliner sa volonté et ses convictions au reste de sa communauté. 

C’est ainsi que le zabyʋʋre n° 3 et le yelbũndi n° 2 révèlent chacun la détermination d’un homme 

à lutter pour conserver son statut social. En effet, il s’agit de devises de chef visant à dissuader 

quiconque aurait l’intention de remettre son autorité en cause, mêmes ceux qui l’en ont investi. 

Le discours sur le bracelet peut aussi relever d’un détour pour véhiculer des leçons qui 

peuvent choquer dans le langage direct. C’est le cas du zabyʋʋre n° 1 qui attire l’attention sur 

la nécessité d’atteindre une certaine classe d’âge avant de s’engager dans certaines opérations 

mystiques. De même, le zabyʋʋre n° 2 recommande à l’homme de la discrétion concernant ses 

possessions spirituelles. À ces leçons s’ajoutent celles d’équité (yelbũndi n° 3) et de probité 

(solem-koɛɛga). Par ailleurs, ces textes oraux participent à la dénonciation des vices comme 

l’hypocrisie qui consiste à se servir de prétextes pour justifier des actes commis délibérément 

(yelbũndi n° 1). En se présentant comme un thème de devinette, le bracelet magique noue les 

relations interpersonnelles et concourt au perfectionnement des aptitudes intellectuelles en ce 

sens que la devinette identifiée implique que le deuxième acteur du jeu trouve la phrase ou 

l’expression correspondante à celle lancée par le premier, du point de vue de la syntaxe et de 

la sonorité.  

 

Conclusion 

L’usage du bracelet magique en milieu traditionnel moaaga se fonde sur une conviction en 

une relation permanente entre le monde physique et le monde des esprits. Cet objet est un 

médiateur dans les rapports entre humains mais aussi dans les relations entre les humains et 

les esprits. À travers la corrélation entre ses formes et ses fonctions, se profilent les 

représentations et les croyances que les Moose se font de la formation de l’univers. Cet article 

qui se préoccupe des aspects généraux n’a pas pu présenter l’objet dans tous les détails. À cela 

s’ajoutent des difficultés d’accès à certaines informations à cause de leur dimension ésotérique. 

Des recherches futures pourraient, par un élargissement du terrain et une plus grande 

profondeur d’immersion, apporter davantage d’informations. Qu’à cela ne tienne, cette 

recherche est partie d’une perspective interdisciplinaire notamment ethnocritique et ouvre 

naturellement la voie à l’exploration du fonctionnement de cet objet dans des romans de la 

littérature africaine. 

 

 



La culture du bracelet magique chez les Moose au Burkina Faso  

282  Décembre  2025    pp. 269 – 282 

Source orale  

Nom et prénom Âge  Profession Date et lieu de l’entretien 

KORGO Djibril 55  Cultivateur 26/08/2024 au village de Zaka, commune 
de Gounghin, province du Kouritenga 

 
 
 
LOFO Boureima 

 
 
 
50 

 
Cultivateur, 
Yoãka 

04/08/2024 au marché de Peotenga, 
commune de Yargo, province du 
Kouritenga 

08/08/2024 et 29/08/2024 au village de 
Wedogo-bokin, commune de Gounghin, 
province du Kouritenga 

 
LOFO Aminata 

65 Ménagère, 
voyante, 
guérisseuse 

13/08/2024 au village de Silmiougou-
Peulh, commune de Yargo, province du 
Kouritenga 

 
 
LOFO Halima 

60  
 
Ménagère 

05/08/2024 au village de Zaka, commune 
de Gounghin, province du Kouritenga 

13/08/2024 au village de Silmiougou-
Peulh, commune de Yargo, province du 
Kouritenga 

 
LESOGO Ami 

54  
Ménagère 

31/07/2024 et 05/08/2024 au village de 
Zaka, commune de Gounghin, province du 
Kouritenga 

Sa Majesté 
Naaba Sãnem 
goeele 

50 Cultivateur, 
chef de village 

28/08/2024 au village de Donsin, 
commune de Gounghin, province du 
Kouritenga 

SAWADOGO 
Zindimanegba 
Noël 

28 Concepteur de 
bracelets 
magique 

26/12/2024 à Gaoua 

 

Bibliographie 

DIALLO Boubakar, 2015, La fugitive [Film]. Les Films du Dromadaire. 

GRIAULE Marcel, 1957, Méthode de l’ethnographie. Presses universitaires de France. 

PROPP Vladimir, 1970, Morphologie du conte. (Marguerite Derrida, Trad.). Seuil. (Ouvrage 

initialement publié en 1928). 

SIMPORÉ Lassina, 2013, « Le mythe de Naaba Bilgo : un trésor archéologique, historique et 

touristique ». In : Science et technique, vol. 29, n° 2, pp. 111-130. Consulté le 05/11/2025 sur 

https://revuesciences-

techniquesburkina.org/index.php/lettres_sciences_sociales_et_hum/article/view/250 

TIENDREBEOGO Yamba, 1963, « Histoire traditionnelle des Mossi de Ouagadougou ». In : 

Journal de la société des Africanistes, tome 33, fascicule 1, pp. 7-46. Consulté le 05/11/2025 sur 

https://www.persee.fr/doc/jafr_0037-9166_1963_num_33_1_1365


