Boukary BORO & Barthélemy KABORE

LE REGNE ANIMAL COMME VECTEUR D’EDUCATION DANS LES
PROVERBES AFRICAINS

[Bapes de traitement de larticle]

Date de sounrission : 12-10-2025 / Date de retour dinstruction : 15-10-2025 / Dete de publication : 12-12-2025

Boukary BORO

Université Lédéa Bernard OUEDRAOGO
& boroboukary(06@yahoo.fr
&
Barthélemy KABORE
Université Joseph KI-ZERBO
& kabore.barthelemy@yahoo.fr

Résumé : Le proverbe s’inscrit dans un code communicationnel ou la parole est stylisée et
transformée afin de transmettre efficacement un message. La forme métaphorique du proverbe
repose sur I’exploitation d’images concretes et abstraites qui entourent le performateur. Dans
ce contexte, les animaux sont per¢us comme des avatars de I’homme, permettant de comprendre
ce dernier et ses relations avec autrui. Quelles peuvent étre les fonctions sociales du proverbe
et dans quel contexte 1’énonce-t-on ? L’objectif principal est de mettre en exergue la dimension
pédagogique du proverbe. L’hypothése formulée est que le proverbe constitue un moyen
allégorique de transmission des préceptes et des valeurs morales dans la sociéte.
L’ethnolinguistique appliquée aux proverbes san a abouti aux résultats selon lesquels le
proverbe remplit une fonction pragmatique, pédagogique.

Mots-clés : animaux, education, ethnolinguistique, proverbe, Sanan

ANIMALS TO EDUCATE. THE ANIMAL KINGDOM IN AFRICAN PROVERBS

Abstract : The proverb is part of a communication code where speech is deliberately distorted
in order to effectively transmit a message. The metaphorical form of the proverb is based on
the exploitation of concrete and abstract images that surround the performer. As such, animals
are perceived as an avatar of man and allow us to understand man and his relationships with his
neighbor. What can be the social functions of the proverb and in what context is it stated? The
main objective is to highlight the pedagogical dimension of the proverb by formulating the

hypothesis that the proverb is an allegorical means of transmitting precepts and moral values

DJIBOUL | N°10, Vol.1 129


mailto:boroboukary06@yahoo.fr
mailto:kabore.barthelemy@yahoo.fr/

Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

in society. Ethnolinguistics applied to San proverbs has led to the results that the proverb fulfills
a pragmatic, pedagogical function.
Keywords: animals, education, ethnolinguistics, proverb, Sanan

Introduction

Dans les sociétés paysannes ouest-africaines, fortement empreintes de traditions orales,
le défi socioéducatif se pose de plus en plus avec acuité. Entre des systémes éducatifs jugés
inadapteés, a tort ou a raison (Coumpaoré 1998, Feckoua 2008, Nyamba 2005), une globalisation
et une universalisation des valeurs, accélérées par le nouvel ordre mondial de 1’information et
de la communication, et des sociétés en perte de reperes dans des Etats ballotés dans une
mondialisation libérale accentuée, les systémes traditionnels de socialisation et d’éducation s’en
trouvent entamés, voire éprouvés, car 1’illisibilité et I’instabilité qui caractérisent les systémes
éducatifs, affectent aussi la totalité du tissu social, tant matériel que spirituel (Agblemagnon
1981). Pourtant au gré du prototype d’homme voulu ou souhaité, le systeéme éducatif
traditionnel africain a manifestement réussi a édifier des modéles de société devenus
aujourd’hui nostalgiques pour nombre de contemporains, d’autant plus que depuis quelques
temps des appels pour un retour aux valeurs endogenes africaines ou leur prise en compte dans
le systéme éducatif hérité de la colonisation se multiplient (Ki-Zerbo 1990, Boidin 2004).

En matiére d’éducation culturelle, les leviers pédagogiques sont nombreux et
complémentaires dans le contexte rural ouest-africain, ou la parole directe constitue le mode
fondamental de communication sociale. Figurent parmi ces moyens et stratégies educatifs les
proverbes. La relation entre ce genre lapidaire du patrimoine immatériel et I’éducation est établi
a plusieurs niveaux. Par les représentations sociales qui influencent les modes de vie au
quotidien (El Ouazzani 2015), ou en tant que moyen allégorique de diffusion de préceptes et de
morales pour 1’éducation juvénile (Bonet-Maury 1890). Si les énoncés proverbiaux, tous motifs
confondus, sont employés et efficaces pour enseigner des conseils de sagesse, selon les
contextes communicationnels qui les commandent, le processus éducatif de I’individu par ce
biais a souvent recours aux proverbes construits a partir de noms d’animaux, ce qui n’est pas
une nouveauté a en croire Rousseau (1966) pour qui le fagconnage de I’homme passe aussi
souvent par la nature et les choses, donc aussi par les animaux.

Cette étude s’intéresse alors particuliérement aux proverbes recourant aux allégories
animales dans leur formulation, en privilégiant I’approche ethnolinguistique. En effet, il nous
semble pertinent ici, pour apprécier son efficacité didactique, de considérer le proverbe selon

son statut d’énoncé mais aussi selon son contexte performatif, car le proverbe est bien comme

130 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

un « événement de 1’énonciation, au sein d’un discours qui détermine son émission tout comme
lui-méme influence le cours de celui-ci » (Leguy 2001, p.72). Ainsi aprés un bref rappel de la
place du régne animal dans le quotidien des hommes, I’article présentera le proverbe en tant
qu’acte de langage et tel qu’il est performé dans le contexte africain, avant d’ouvrir la réflexion
sur son potentiel pédagogique a partir d’illustrations issues d’un recueil d’énoncés proverbiaux
enregistrés lors d’enquétes ethnographiques réalisées aupres de différents groupes

ethnoculturels du Burkina Faso et issus d’une recherche documentaire sur le genre proverbial.
1. Les liens inextricables entre les hommes et les animaux

On peut admettre d’entrée avec Pascal (Laf. 664, Sel. 545) que la relation homme-
animal est imbriquée, car « I’homme est proprement omne animal ». Le lien est pour ainsi dire
profondément physiologique, le point de démarcation entre les deux espéces ne s’affirmant qu’a
partir du moment ou I’homme devient un étre culturel. En effet, Servais (2007), qui attribue des
propriétés sociales et mentales aux animaux, a partir des cas sud-américains, reconnait aussi
des structures primatiques préexistantes en 1’homme a sa naissance, dont le processus
d’hominisation s’établit avec le langage, donc avec le début de métamorphose culturelle. Au-
dela de la proximité génétique, 1’animal a méme joué un role fondamental dans le processus
civilisateur de I’homme, par exemple dans la tradition romaine (Zucker 2019). D’Esope (VIle
— Vle siécle av. J.-C.) & La Fontaine (1668), les animaux ont par ailleurs servi de biais de
communication pour parler aux hommes. Dans sa premiére Préface, La Fontaine justifie le
recours aux animaux en soulignant que leurs propriétés et caractéres peuvent étre assimilés a
ceux des humains, qui représentent a la fois le bon et le mauvais des créatures irraisonnables
que sont les animaux. Sur le plan de la santé, la compagnie animale aiderait a améliorer
I’humeur et diminuer la dépression et le sentiment de solitude (Jessen et al. 1996, Holcom et al.
1997, Colombo et al. 2006), notamment chez les patients souffrant de schizophrénie chronique
(Nathans-Barel et al. 2005) ou ceux en psychothérapie (Prothmann et al. 2006), faisant ainsi
jouer a I’animal un r6le dans le développement socio-émotionnel de I’homme. Au-dela de son
role stimulant dans la santé psychologique de I’homme, de celui alimentaire et de compagnon
(OMS 2018, Servais 2007), I’animal sert souvent de canal pour révéler a I’homme ses propres
turpitudes et drames quotidiens. Les fables et les contes merveilleux qui s’appuient sur des
actants animaux, participent de cette dimension humanoide et pédagogique de I’animal. Dans
les cultures traditionnelles africaines, les animaux jouent un role symbolique important, et les
perceptions que les communautés s’en font varient d’une société a une autre. Dans la croyance

populaire, I’animal sert d’étre de substitution a ’homme. En effet, chez les Moose et les San du

DJIBOUL | N°10, Vol.1 131



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

Burkina Faso, I’animal domestique, au-dela de son role d’appoint économique pour les familles,
constitue un réceptacle repoussoir de malheur, capable de détourner sur lui la maladie d’un
membre de la famille, voire d’en mourir a sa place. C’est pourquoi dans ce contexte culturel, il
est inconcevable d’imaginer une famille sans un animal domestique ; méme dans les villes ou
les régles de 'urbanisation ne s’accommodent pas avec un certain type d’élevage (caprin,
bovin, etc.), certains ménages s’efforcent d’entretenir de grands animaux a domicile, parfois
avec les désagréments que cela occasionne, notamment en termes de nuisance olfactive et
sonore ou de perturbation de la circulation. Sur le plan de la vie culturelle, I’animal est un
support principal dans I’expression de la forme de religiosité pratiquée par beaucoup
d’Africains, a savoir le culte des ancétres. Dans les actes rituels caractéristiques de cette forme
de croyance, le sacrifice d’animaux est trés présent et joue une fonction de communication entre
les officiants des rites et les destinataires divins sollicités. Selon les sociétés et la nature des
rites, I’animal sacrificiel est varié : poule, mouton, beeuf, chien, etc. dont les caractéristiques
physiques ou en lien avec le plumage sont définies aprés la consultation d’un oracle. Pour
comprendre la place de I’animal dans 1’expression religieuse en contexte traditionnel africain,
Thomas (1982) fait noter le constat suivant : « Les défunts existent, mangent, boivent, aiment,
haissent, répondent aux questions qu’on leur pose, fécondent les femmes, fertilisent les champs
et les troupeaux. Offrandes, libations et sacrifices constituent de la nourriture indispensable. ».
Ainsi sur le plan de I’expression de la spiritualité de I’homme, notamment en culture africaine,
mais aussi dans d’autres civilisations comme chez les Grecs (Feyel 2006) ou chez les Romains
(Scheid 1998), I’animal reste un viatique universel et de choix naturel dans la relation
communicationnelle entre les humains et les puissances invisibles. De ce fait, il participe donc
d’un acte de langage plein pour les ritualistes traditionnels, et s’invite parfois dans le dire

proverbial, un autre acte de parole bien intégré dans la communication quotidienne en Afrique.

2. Le proverbe, un énonce situationnel

D’essence, le proverbe, du latin pro-verbium, est ce qu’on dit pour faire comprendre
autre chose. En d’autres termes, le dire proverbial fonctionne comme un métalangage qui
s’incruste dans le discours conversationnel quotidien, pour passer au destinataire un message
sous-jacent qui a pour but, comme le définit Cabakulu (1992, 11), d” « instruire sur les attitudes
et les régles de conduite adaptées aux circonstances de la vie. » Dans les sociétés africaines, le
proverbe, appelé yelbundi, nyanndra, senedena, kasséglé respectivement en langues moore,
baoulé, san et sénoufo, est un réel acte de langage, car I’énoncé convoque, dans une relation

de communication directe, une vérité générale que le récepteur doit interpréter et comprendre.

132 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

Cependant comme le rappelle Leguy (1996, 260), le proverbe « est interprétable de différentes
facons, selon que I’on mettra I’accent sur I’une ou I’autre de ses images ou selon la valeur que
I’on voudra donner a ses propos ». En effet, selon la situation contingente de communication,
un méme proverbe peut suggérer plusieurs sens ; d’un autre c6té, 1’'usage du proverbe participe
d’une intelligence discursive, car sa convocation doit cadrer avec le sujet de conversation afin
que son efficacité pédagogique soit réelle. Dans tous les cas, « le proverbe n’acquiert en effet
sa réelle véridicité qu’au moment ou il est utilisé de fagon adéquate dans la situation idoine qui
lui donne son sens et sa raison d’étre » (Seydou, 2008, p.169). S’ exprimant sur la difficulté de

collecter des proverbes hors situation de communication, Bonnet affirmait :

Si I'on demande a un Mossi de citer "a froid" des proverbes, cela ne déclenche pas chez lui le
désir de montrer son savoir, mais plutdét un ennui considérable. Coupée d'une situation
provocatrice, sa mémoire ne fonctionnera pas. Autrement dit, le proverbe ne s'offre pas comme
connaissance autonome capitalisée mais au sein d'un procés de communication que l'on peut
selon Jakobson (1963) essayer de préciser par référence aux schémas des facteurs et fonctions
entrant en jeu dans toute communication. (Bonnet, 1982, p.39)

En effet, dans sa pratique énonciative, le proverbe peut intervenir dans des conversations
toutes aussi anodines que sérieuses. Les conversations anodines regroupent toutes les
discussions routiniéres menées par exemple dans un cadre familial, au cours des débats oisifs
ou les palabres légéres, entre autres. Celles sérieuses font allusion aux discussions menées dans
le cadre des conseils de sages tenus sur des sujets d’intérét communautaire, lors des réglements
de conflits interpersonnels et interfamiliaux ou lors des tractations matrimoniales. Méme dans
le cadre de la vie publiqgue moderne, certains acteurs de la vie politique, administrative ou
judiciaire ont recours aux proverbes dans leurs stratégies respectives de communication ou de
plaidoirie. L’un des cadres majeurs d’intenses, voire de compétitifs moments d’énonciation des
proverbes en contexte rural africain, reste la palabre qui est une instance hautement
décisionnaire et pédagogique. C’est par nature un cadre de fort commerce langagier et
hautement symbolique (Bidima, 1997). La palabre est pour ainsi dire une institution en Afrique,
ou les formes d’organisation sociale sont fondamentalement basées sur le principe de
collectivisme, qui accorde plus d’intérét aux relations sociales entre les membres de la
communauté. La palabre est donc chargée de traiter des questions majeures en lien avec le
vivre-ensemble, la cohésion sociale et les rapports entre les hommes. A ce titre, les proverbes,
connus pour porter la quintessence de la sagesse communautaire accumulée sur la base des
expériences individuelles et collectives et des constatations de la vie courante, au-dela de leur

apparente fonction esthétique, servent de subtilités argumentatives pour soutenir et orienter les

DJIBOUL | N°10, Vol.1 133



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

discours déployés dans les interactions verbales. Disons-le, cette importance fonciere du
proverbe, quoique pertinente dans notre propos, ne doit pas cacher I’impression immédiate et
premiére que procure 1’énonciation du proverbe aussi bien a I’émetteur qu’au destinataire. En
effet, le dire proverbial participe d’un art de la parole ; par exemple chez les Bwa du Mali, bien
parler implique de recourir aux proverbes, entrainant méme dans certaines situations discursives
une compétition entre les partenaires énonciatifs, qui rivalisent dans 1’émission d’énoncés
proverbiaux tout en intégrant cependant le fait que ces derniers pesent plus dans le discours au-
dela de leur aspect poétique (Leguy, 2000). A c6té de son potentiel poétique, le proverbe est
ailleurs étiqueté comme une formule énonciative des anciens, dont 1’énonciation est soumise a
un code social tacite qui en accorde la primauté a la hiérarchie de I'age, a l'autorité et au tenant
du pouvoir. C’est ainsi que chez les Sanan du Burkina Faso, ou le genre est génériquement
appelé s¢ zi (parole ancienne), on dit d’une personne non agée qui a intempestivement recours
aux proverbes dans ses conversations: misoro nNo se¢ nana ne (personnes
agées/leurs/paroles/aimer/a lui), «il aime les paroles des anciens ». Cette inscription du
proverbe dans les dires du passé ou en tant que patrimoine communautaire, transparait souvent
dans I’énoncé a travers sa formule introductive : lele dend nbe na pe : diidii ma ne yere d na don
suso (d’avant/gens/avoir dire/ane/que/il/enfant/accoucher/pour/son/dos/reposer) : « Les gens
d’avant I’ont dit : I’ane met bas pour que son dos se repose ». Si 0n peut retenir de ce proverbe
qu’il appelle chaque génération a assurer un devoir de reléve vis-a-vis de celle antérieure, il met
en évidence la perception que 1’on a en Afrique de la responsabilité de I’enfant vis-a-vis de ses
géniteurs. On y percoit surtout son statut passéiste a deux niveaux : 1'utilisateur 1’attribue
clairement aux ancétres, et 1’introduit par un temps du pass¢, suggérant ainsi a double titre le
caractere ancien de I’énoncé. C’est une représentation du proverbe qui justifie en partie sa
définition 1’assimilant a une parole de sagesse, celle-ci étant, dans ce contexte, liée a 1’age, a
tort ou a raison. Ce statut de « parole ancienne » que prétent les Sanan au proverbe découle
aussi de ce qu’il est reconnu comme la somme d’un ensemble d’expériences et de constatations
accumulées par les anciens, et transmises a travers les ages, de sorte que méme ceux qui sont
socialement autorisés a les employer dans les différentes contingences discursives du moment,
sont vus comme des emprunteurs (Leguy op. cit.). Cette confiance trans-séculaire et trans-
générationnelle que les hommes accordent aux proverbes, et I’esprit dans lequel ils les
emploient dans leurs discours, participent essentiellement de la charge éduco-pédagogique

qu’ils portent en puissance.

134 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

3. Les proverbes et I’éducation : des formules vestigiales pour des sociétés

contemporaines

Avant d’analyser la contribution des proverbes a 1’éducation, il est utile de clarifier cette
notion, qui recouvre un vaste champ de compréhension selon le contexte étudié. De fagon
générale, le terme est issu du latin ‘‘educatio’” qui, lui-méme, dérive de ‘‘ex-ducere’
(‘“‘ducere’’signifiant conduire, guider, commander, et ‘‘ex’’, « hors de »). On peut donc
trivialement considérer 1’éducation comme un processus complexe qui vise a guider un individu
vers des attitudes et des valeurs de son groupe d’appartenance. Dans notre propos, ou nous
entendons la notion dans son acception la plus large possible, nous ferons ndtre la perception
que s’en fait Durkheim (1893/2008, p.8), c’est-a-dire dans 1’entendement selon lequel le
processus éducatif est exerce et déroulé par les adultes sur les cadets, en vue de leur inculquer
des états physiques, des valeurs intellectuelles et morales qui sont au fondement de leur sociéte.
Nous élargissons le périmetre de cette définition aux considérations d’Erny (1987) qui note, et
a juste titre, que 1’éducation ne s’arréte pas avec I’enfance et 1’adolescence, car elle est
permanente et graduelle. Quoi qu’il en soit, le role des adultes est pour ainsi dire déterminant
dans la transmission de leur civilisation aux plus jeunes. Hossenjee (1978, p.41) I’exprime
d’ailleurs clairement dans sa définition du but de I’éducation, qui doit pouvoir « transmettre
d’une génération a la suivante, la sagesse et la connaissance que la société a accumulées, et de
préparer les jeunes a leur future appartenance a la société, et a leur participation au maintien ou
au développement de celle-ci ».

Dans le contexte traditionnel africain, ou la parole directe constitue le principal moyen
de communication et de transmission des valeurs, le proverbe joue divers roles, contribuant de
maniere allusive ou directe a 1’éducation du destinataire. Le choix des proverbes dans
I’ornement du discours est fonction de leur pertinence et de I’intention des énonciateurs.

3.1.Le proverbe pour la transmission de valeurs et d’enseignements intemporels

Les sociétés traditionnelles africaines ont un mode de vie fondamentalement
communautariste. Mama (2001) a par exemple remarqué qu’il n’y avait pas dans les langues
africaines, un terme pour désigner « identité », connu pour ses charges d’individualité et de
singularité. Ce mode de vie exige de chaque membre de la communauté une attitude
quotidienne respectueuse d’un certain nombre de valeurs qui garantissent 1’épanouissement
personnel et le vivre-ensemble. Le rappel et I’enseignement de ces valeurs incombent aux
adultes qui, comme nous I’avons souligné dans la perception durkheimienne de 1’éducation, ont
la responsabilité générationnelle de transmettre aux jeunes les reperes necessaires pour la

continuité de la société. La nécessité de ce devoir de transmission des ainés a 1’égard de la jeune

DJIBOUL | N°10, Vol.1 135



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

géneration est méme traduite dans les proverbes : ainsi parmi les interprétations que 1’on peut
faire de 1’énoncé mba mya lapaa no baba sa ba (« On n’enjambe pas le serpent pour prendre le
baton »), on retient qu’on ne peut espérer avoir une société de ses réves sans se donner les
moyens qui permettent de la construire. Sur le plan de 1’éducation traditionnelle familiale, le
baton ou le fouet est un symbole correctionnel trés présent ; on y a recours en dernier ressort,
quand I’enfant a outrepassé les conseils, voire les avertissements verbaux. Dans ce contexte, ce
proverbe adressé a un jeune parent, lui signifie I’inefficacité du recours systématique a la
flagellation comme mode d’éducation, s’il a « enjambé » au préalable les méthodes non
violentes d’éducation. Un recours abusif et systémique au fouet dans I’éducation de I’enfant
peut méme produire un effet contraire, car comme le suggére le proverbe suivant : mo sb d¢na
na cén bo vyaki la & pald y& dodowulé baare (si/maison/propriétaire/lui-méme/se
faire/lion/ses/enfants/eux/chasseurs/devenir), « si un pere de famille se comporte comme un
lion, ses enfants deviennent des chasseurs ». Ainsi de la méme maniére qu’on ne doit pas sauter
le danger (serpent) pour aller chercher 1’arme qui doit le détruire (baton), autant on ne doit pas
bacler et négliger I’instruction des jeunes et espérer avoir des citoyens et une société
exemplaires. Parce qu’en fin de compte, dogon ba paare a ne nkuro ba
(perdrix/nég./sauter/son/enfant/rester a terre/nég.), « la perdrix ne sautille pas pour que son
enfant reste a terre »), en d’autres termes, le comportement des jeunes est 1’expression et le
reflet de celui des adultes qui les éduquent.

Au titre des valeurs que les sociétés a mode de vie communautariste estiment et
transmettent avec le plus d’attention figurent, entre autres, la solidarité, 1’union, le respect
d’autrui, I’entraide, I’honnéteté, le travail, I’humilité. Si ces valeurs sont transmises d’une fagon
ou d’une autre dans la sphere familiale et a diverses circonstances de la vie sociale, les anciens
les distillent également a travers les proverbes employés dans différentes situations de
communication sociale. De ce fait, 1’énoncé proverbial revét une propriété éthique, car son
utilisation vise a permettre au destinataire a s’approprier son enseignement pour réussir son
intégration dans la communauté. Du fait de sa capacité a s’adapter a la situation
communicationnelle et a se préter a diverses interprétations possibles, le proverbe peut toucher
a un nombre important de valeurs et d’enseignements indispensables pour la conduite
individuelle et collective. Ainsi la solidarité peut s’exprimer a différents niveaux de la vie
sociale. Justement, sur le plan de I’éducation traditionnelle, la philosophie communautariste
incombe la responsabilité a I’ensemble de la collectivité. Encore aujourd’hui, dans certaines
sociétés, notamment en milieu rural, I’enfant est considéré comme celui de tout le village, tout

adulte peut I’instruire et méme le punir si nécessaire. La solidarité dans 1’éducation de 1’enfant

136 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

est une valeur partagée ; autant cette responsabilité est collective, autant la réussite de cet enfant
est un bénéfice pour toute la société. C’est bien cet enseignement analogique que 1’on peut
retenir du proverbe suivant: mi goro Kkosa wupere a cuu tO yacirare
(une/personne/cog/chant/il/village/tout/réveiller), qui suggere que méme si un seul habitant
possede un coq dans le village, celui-ci chantera pour tout le monde. Avant la démocratisation
de I’acces a 1I’école moderne dans les zones rurales, cette philosophie de vie suggérée par le
sens du proverbe y était prégnante. En effet, on voyait dans I’enfant du village qui avait la
chance d’aller a I’école occidentale, un espoir pour toute la communauté, faisant écho a un
proverbe akan selon lequel « le fils de ton voisin est aussi ton fils ». Cet espoir ne s’exprimait
pas en termes de retombees individuelles directes, mais plut6t en termes de développement pour
tout le village ; il était vu en cet enfant un possible intermédiaire pour attirer des projets de
développement ou pour pistonner les enfants du village et faciliter leur acces a un emploi
salarié. L’expression de la solidarité peut étre par ailleurs clairement matérielle. Cette forme de
solidarité s’exprime a I’occasion d’événement sociaux ou de facon spontanée a 1’endroit de
personnes qui en éprouvent le besoin. C’est une valeur cardinale a laquelle les communautes
attachent du prix, car elle fonde le vivre-ensemble et raffermit les liens sociaux et la cohésion
sociale. Dans certaines societés, comme chez les San, la solidarité est surtout congue comme
un wo don (main/envers), un principe qui correspond parfaitement a la théorie du don/contre-
don découverte par Mauss (1923) dans les sociétés mélanésiennes. Cette solidarité a double
sens ou de réciprocité, qui s’étend de la sociabilité primaire a celle secondaire (Caille, 2007),
est intégrée comme un contrat social qui lie le donneur et le receveur, le premier pouvant se
retrouver, a un moment donné de la vie, dans la position du second. En d’autres termes, la
solidarité telle qu’elle est congue et appliquée met en paralléle un savoir-recevoir et un savoir-
rendre. C’est ainsi que pour éviter qu’individuellement, chaque homme fasse les frais des revers
de la vie, il est rappelé que mo konlon to kondi, nys peda car’a (si/poussins/étre
ensemble/ils/effrayer/épervier/a lui), ¢’est-a-dire que si les poussins sont solidaires, en restant
ensemble, ils réussiront a dissuader I’épervier. Ce proverbe peut étre également interprété dans
le sens d’un appel a l'union, mais les deux valeurs restent intimement liées, voire
interdépendantes, car I’union favorise la solidarité, et la solidarité facilite et crée les conditions
de I"union. L’attachement a 1’union, et par ricochet a la solidarité, est si fort et vital que les
actions individuelles isolées qui mettent en mal ces valeurs sont collectivement méprisées. C’est
pourquoi la sagesse enseigne que face au groupe, I’individu ne devrait avoir aucun poids de
nuisance ; par conséquent, il est instruit de privilégier 1’intérét collectif, car batd gord ba mu

yané zazaa ba (crapaud/un/nég./eau/visage/troubler/nég.), «un seul crapaud ne peut pas

DJIBOUL | N°10, Vol.1 137



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

troubler 1’eau », autrement dit, les valeurs et les contre-valeurs de I’individu ne peuvent et ne
doivent altérer celles portées par le groupe. Dans certaines circonstances sociales, comme lors
des palabres de réconciliation, I’appel a la solidarité et a I’union est méme traduit dans des
énoncés proverbiaux aux sens connexes. Ainsi quand les San affirment que mo dodokonle t5
mo sakore (queue/connexion/scorpion/queue/allonger), au-dela du constat patent que le
métasome du scorpion est le résultat d’une succession de segments qui permettent a son dard
d’avoir une longueur et d’atteindre ses cibles, I’énoncé laisse entendre que la conjugaison des
forces et des intelligences permet de construire une société viable. C’est un conseil que les ainés
prennent du plaisir a prodiguer aux enfants d’une famille déchirée ou aux membres de la société
en difficulté de cohabitation. Finalement, la solidarité, I’union et 1’entraide constituent un
continuum de valeurs, a I’image de la queue du scorpion qui est un continuum de segments,
dont 1’0bservance individuelle et collective assurent a la société un plein épanouissement.
L’efficacité de ces valeurs est, en partie, tributaire d’autres vertus que les citoyens doivent
quotidiennement incarner, tels 'intégrité, le golt du travail, la capacité d’adaptation a
I’environnement social. Elles sont consubstantielles a 1’éducation et a toutes les formes
d’apprentissage auxquelles ’enfant est initié en famille et dans d’autres cadres sociaux a
caractére initiatique. Au-dela de cette dimension pratique d’intériorisation de ces vertus, elles
sont aussi diffusées dans la communication ambiante. Par exemple, dans le monde paysan,
lorsqu’on veut inciter au travail une personne paresseuse mais qui prétend enseigner des
techniques culturales aux autres, il est d’usage de lui rappeler : suri bané gulare y¢ & ba yi ma
ba (vacarmer/oiseau/chasser/mais/ca/nég./mil/mirir/nég.), c’est-a-dire « faire du vacarme
chasse les oiseaux, mais ne mdrit pas le mil ». Cet énoncé prend sens dans les campagnes
agricoles des pays sahéliens, ou la destruction des récoltes par les oiseaux granivores est une
réalité. Pendant la période de maturation des plantes, chaque paysan y va de sa stratégie
(implantation d’épouvantails, lance-pierres, etc.) pour ¢éloigner ces oiseaux. L’une des
approches consiste a faire le maximum de tapage sonore aux heures critiques de la journée. En
plus d’étre une méthode physiquement éreintante, elle ne change évidemment pas I’état des
épis, méme si elle est efficace pour éloigner les oiseaux. Dans le cadre communicationnel, ce
proverbe invite simplement au travail et a I’action qui sont dans ce cas plus nobles que tout
discours prétentieux et oiseux. Le travail de la terre est une vertu inestimable en milieu rural, et
toute personne qui veut s’en soustraire est socialement mésestimée, parce que comme aiment a
le dire les Baoule, « 1’¢éléphant ne se cache pas dans la savane ».

Quel que soit le contexte communicationnel, 1’intelligibilit¢é de 1’énoncé proverbial

procede d’une démarche cognitiviste, car il ne s’agit pas pour le destinataire de 1’entendre. 11

138 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

doit d’abord reconnaitre le métadiscours que porte le proverbe, le traiter et intégrer
I’enseignement qu’il comporte ; mieux, il doit pouvoir actualiser les conseils de sagesse
contenus dans 1’énoncé pour ajuster son attitude face aux situations sociales qui requierent leur
mise en ceuvre. C’est la raison pour laquelle, dans les sociétés a tradition de parole, ou le recours
au proverbe est constitutif de la stratégie discursive quotidienne, celui-ci n’est pas adressé a un
destinataire puéril, qui n’a pas la capacité d’entendre 1’énoncé au-dela du sens premier des mots
qui le composent. Cette propriété métalinguistique du proverbe est exploitée par ses utilisateurs
pour en faire un argument d’autorité, connu pour son poids dans la volonté de faire admettre
des principes ou des valeurs.

3.2.Le proverbe, un argument d’autorité

Anscombre (op. cit), dans 1’épilogue de sa réflexion sur la valeur évidentielle et
argumentative du proverbe, s’interroge sur le but du recours aux connaissances stéréotypées
contenues dans les proverbes lors des discours. « En tout cas pas pour I’information incluse
dans le proverbe lui-méme », se répond-il (p. 106). Ce monologue visait a mettre en évidence
la fonction argumentative du proverbe. En effet, il apparait, dans certaines contingences
communicationnelles, comme un auctoritas (Quintilien), une sagesse attestée d’origine
ancestrale, appartenant a « un trésor de conseils empiriques accumulés au fil du temps »
Anscombre (1994, p.99). Quand on mesure la place des ancétres dans 1’expression religicuse
des sociétés rurales africaines, on peut imaginer le poids qui est accordé a tout ce qui leur est
rattaché, en I’occurrence le proverbe, originellement situé dans le temps immémorial des aieuls.
Fournet (2005, p.37) justifie toute cette perception du proverbe en reconnaissant qu’il est
effectivement « usuellement employé dans 1’objectif de servir le projet argumentatif de celui
qui I’emploie, de le rendre valide car en conformité avec une instance supérieure extérieure : la
sagesse populaire ». Ainsi en considérant une situation d’argumentation comme « une situation
dans laquelle un sujet A se propose d’intervenir sur le jugement, 1’opinion ou le comportement
d’un sujet B a 1’aide — ou par le moyen — d’un discours. » (Grize, 1982), 1’énoncé proverbial
intervient dans I’interaction discursive comme un argument au sens entier du terme, car les
utilisateurs y ont recours dans I’intention d’agir sur leurs auditoires et leurs convictions, pour
les emmener a réfléchir sur leurs comportements ou actions et les faire adhérer a un
enseignement moral ou pratique. Cela d’autant plus que le proverbe est réputé €tre le fruit d’une
profonde sagesse ancestrale, et exprimer une vérité générale, que Kleiber (1999b, p.526)
considere « permanente ». Mieux, le proverbe a valeur d’acte perlocutoire, car son énonciation
vise a produire un effet. Cette considération épistémique du proverbe fait de lui un énonce

argumentatif que ses utilisateurs emploient souvent dans leurs discours pour appuyer et donner

DJIBOUL | N°10, Vol.1 139



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

du poids a leurs propos d’instruction. Ainsi dans le cadre du réglement d’un conflit, en contexte
traditionnel, le proverbe est utilisé pour convaincre les parties en conflit d’entendre raison et
faire la paix. On dira par exemple a I’endroit de la partie dont le tort a été établi, aprés lui avoir
démontré que son comportement ou son action qui lui valent son procés, ne sont pas en phase
avec les regles de vie communes : «pour avoir la téte rouge, le margouillat ne doit pas
imprudemment s’éloigner de son trou ». Pour comprendre la portée de ce proverbe dans son
contexte énonciatif, il faut d’abord intégrer la constatation que 1’on fait communément de la vie
de ce saurien : un margouillat a la téte rouge est celui qui a vécu longtemps, donc qui a échappé
aux coups de lance-pierres des enfants qui prisent sa viande en milieu rural. C’est le symbole
méme de la prudence. Dit a I’endroit d’une personne dont la culpabilité est établie lors d’un
jugement, ce proverbe vise a la convaincre, et I’assemblée avec elle, de plusieurs
enseignements, selon la nature de délit commis. S’il s’agit d’un probléme de cohabitation,
I’énoncé suggere que pour que la société vous reconnaisse une certaine sagesse, il est impératif
de se départir d’attitudes bellicistes et de cultiver la tolérance. Si le mis en cause est accusé de
vol, I’énoncé proverbial, employé dans ce contexte par le patriarche ou le chef qui fait office de
juge, le menace indirectement d’avoir une faible longévité s’il n’abandonne pas ce
comportement vicieux. Dans le prononcé du jugement traditionnel, on n’accable pas que le
fautif ; sans véritablement I’accuser, I’innocent n’est pas non plus totalement blanchi. C’est un
principe de jugement ou la dignité des deux parties est préservée au maximum et dans lequel
on ne cherche pas a tout prix a mortifier publiquement le coupable. C’est pourquoi le juge
traditionnel dira a la partie gagnante : « si tu fais du serpent ton ami, attends-toi a souvent rentrer
dans un trou ». Cet énoncé a un enseignement, dans ce contexte, univoque : il rappelle que la
vie en société comporte des moments de frictions qu’il faut apprendre a tolérer. C’est un appel
a la tolérance parce que nul n’est a I’abri de commettre un impair, volontaire ou involontaire.
Comme on peut le noter, la fonction argumentative du proverbe permet a son énonciateur de
convaincre I’énonciataire de la force d’un précepte ou d’une regle pratique de vie qui plus sont
le fruit d’'une somme d’expériences transmises et renouvelées au fil des générations. Le
proverbe est donc utilisé comme une stratégie de la parole pour convaincre et persuader.

4. De Defficacité didactique du dire proverbial

En placant le proverbe dans une perspective scientifique, I’on ne peut s’empécher de
s’interroger sur la propriété pragmatique de toutes les fonctions qu’on lui préte, notamment
celle d’éducation. Y a-t-il un flou autour de la fonction didactique du proverbe, comme
I’indécision qui entoure sa définition (Taylor, 1962 ; Anscombre 2000 ; Grzybek 1994) ? Pour

évacuer un tel doute, il faut interroger la perception émique des utilisateurs du proverbe. Ce

140 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

qu’il faut déja dire, a partir des expériences de terrain ou le dire proverbial est quotidiennement
et instinctivement en usage, ce genre de la littérature orale, d’un point de vue pragmatique, a
un potentiel communicatif et est employeé dans une visée essentiellement pratique.

Dans nombre de sociétés traditionnelles africaines, comme chez les Moose et les San,
le proverbe est assimilé a une parole énigmatique ou une « histoire nouée » qui cache un
message profond (Bonnet, 1982), ou une « parole a cogue » dont il faut accéder au noyau pour
investir son sens. Il est donc une parole d’une quintessence sociale évidente, plus que la fonction
poétique qu’il peut jouer dans le discours. Cette valeur du proverbe est reconnue aussi bien de
I’énonciateur que de son récepteur avisé. Quelle que soit la contingence discursive dans laquelle
le proverbe est énonceé, son auteur vise a enseigner un savoir, un savoir-étre ou un savoir-faire.
L’appropriation de ces différents savoirs ne se fait pas toujours hic et nunc, dans la situation
communicationnelle a la base de I’emploi du proverbe, mais souvent a postériori, différant ainsi
I’efficacité pratique de I’énoncé. D’ailleurs, les San aiment a comparer I’énonciation du
proverbe a une opération d’ensemencement : celui qui dit un proverbe, a se-ni dare (il/parole-
conte/semer), il séme une parole-conte. Le temps de maturation et de récolte correspond a celui
du travail cognitif que le récepteur doit faire pour investir le sens du proverbe et le mettre en
application dans les situations sociales qui s’y prétent. Tous ces types de savoirs constituent un
package de valeurs et de vertus que I’individu doit assimiler comme des principes éducatifs
pour son développement social harmonieux. Parce que weo-na-zoang péa rigd baa yé (brousse-
chef-aveugle/ne/chasse/chien/pas), « un lion aveugle ne chasse pas un chien » ; autrement dit,
un homme sans ces savoirs ne peut vivre efficacement en société. Méme quand certains orateurs
emploient dans une visée comique ou poétique de leur discours le proverbe, la portée instructive
de ce dernier finit par surplomber et intéresser I’auditoire. Cette dimension pratique de 1’énoncé
proverbial est ce qui est d’essentiel dans le contexte traditionnel africain de la communication,
et cela que I’énonciateur ait nourri au départ I’intention d’instruire ou non. Prenons un cas
concret : lors d’une assemblée générale d’un village du nord-ouest du Burkina a laquelle nous
assistions, le griot qui interprétait les propos des notables et bien connu son sens de I’humour,
a provoqué une hilarité générale dans la foule par un proverbe pourtant au sens interpellateur.
En effet, alors que I’assemblée battait son plein, une roue de la bicyclette d’un participant éclata
dans le parking. Le public, pris de peur, s’interrompit et se retourna I’air épouvanté. C’est a ce
moment précis de confusion que le griot langa : kaa fole ye: ga cere ba gwaba zaza ba
(singe/chose/c’est : regarder/derriere/nég./courage/gater/nég.), « c’est ce que le singe a dit :
regarder derriére soi n’alteére pas le courage ». L’énonciation de ce proverbe, dans ce contexte,

était bien a propos, mais a surtout fait rire le public parce que méme les notables avaient eu le

DJIBOUL | N°10, Vol.1 141



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

réflexe, non sans peur, de regarder derriere soi. Le rire provoqué par le proverbe a finalement
permis d’évacuer la peur, mais son énonciation rappelle un conseil trivial que I’on prodigue a
toute personne, a savoir la prudence. Que ce soit dans les actes, dans les propos ou le
comportement, la prudence est une vertu a cultiver ; le courage n’est pas une raison pour
s’exposer imprudemment aux dangers et risques de la vie. En effet comme le dit konkane le
caméléon, togo  selele ya  korare a tu  ba wurore ki no  ba
(marcher/lentement/cela/permettre/le/sol/nég./s’effondrer/avec/toi/nég.), c’est-a-dire
« marcher lentement permet au sol de ne pas s’effondrer avec toi ».

Par ailleurs, I’énoncé proverbial peut jouer un rdéle pragmatique dans certaines
situations d’énonciation, c’est bien d’ailleurs ce qui lui donne sens, méme si 1’action qu’il
suscite peut étre souvent différée. Dans bien d’autres cas, le discours proverbial implique une
action ou un comportement a effets immédiats. Mais I’efficacité instantanée de certains
proverbes ne rend pas pour autant éphémere 1’enseignement général et a portée intemporelle
qu’ils contiennent ; le bénéfice de 1’application de I’enseignement du proverbe guidera la
conduite ultérieure du récepteur, qui devra actualiser chaque fois que de besoin, I’appel de ce
méme énonce, parce que « le crocodile doit pouvoir se tordre chaque fois que le fleuve se tord ».

Si I’on prend par exemple un proverbe bien souvent entendu en pays san, dé kona be
lebaare, mubo ba yema ba (bceuf/celui/qui/beugler/soif/nég./a lui/nég.), « le beeuf qui beugle
n’est pas celui qui a soif », il peut induire une prise en compte immédiate de 1’enseignement
qui y est diffus, selon la situation de communication qui a suscité son emploi. C’est un proverbe
qui est géneralement énoncé pour traduire le grand intérét ou la grande attente d’une personne
manifestement calme dans une situation ou les autres protagonistes réclament bruyamment une
faveur. Cette sérénité manifeste cacherait en réalité un besoin pressant et pesant qui empécherait
la personne d’extérioriser sa soif de 1’objet désiré, exactement comme un beeuf épuisé et affaibli
par la soif et qui n’a plus la force de beugler sur le chemin de 1’abreuvoir. Si dans certaines
circonstances légéres, ce proverbe peut étre de tonalité comique et railleuse, dans d’autres
situations sérieuses, il peut immédiatement interpeller pour qu’on s’occupe en priorité et
urgemment de la personne ainsi caractérisée. Ce proverbe rappelle un autre trés voisin : ji
kunabe gesere a ba mi ku ba (chien/qui/aboyer/il/nég./personne/attraper/nég.), « le chien qui
aboie ne mord pas ».

Disons un mot du potentiel d’implicitation du discours proverbial. Dans les sociétés
d’oralité diffuse, I’usage du langage implicite est une vertu d’une grande importance dans les
interactions sociales. Savoir parler en laissant le soin a I’interlocuteur de suggérer le sens de ce

qui est dit, participe d’un art de la parole et d’un savoir-communiquer. C’est d’ailleurs en

142 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

référence a cela qu’un proverbe san dit: bass non ba bore mith yira ba (gueule
tapée/intestin/nég./enlever/tout le monde/devant/nég.), c’est-a-dire « La gueule-tapée ne
s’étripe pas devant tout le monde », autrement dit, « tout ne se dit pas clairement en présence
de tout le monde ». Cet énoncé, dit dans un contexte ou on discute de sujets tabous ou facheux,
suggere qu’il n’est pas indiqué de les aborder s’ils doivent blesser la dignité ou I’amour-propre
d’autrui. Mais cela ne signifie pas qu’il est entretenu une totale omerta autour par exemple des
vices individuels ou collectifs qui exacerbent les relations interpersonnelles et sociales. C’est 1a
que le recours au langage implicite revét toute son utilité, car il permet d’éviter les rapports
tensifs. Le proverbe participe de cet art de parler qui est socialement valorisé, parce qu’il a
souvent recours a 1’image et aux sous-entendus pour énoncer une norme, de facon indicative,
coercitive ou préférentielle, sous forme d’un constat, d’un avertissement ou d’un conseil. Cette
propriété du proverbe permet a I’émetteur, selon les circonstances de la communication,
d’intervenir a propos sans provoquer ouvertement et frontalement de 1’inconfort et un conflit
avec ses interlocuteurs. Par exemple en contexte paysan, un homme paresseux n’a pas bonne
presse. Si dans le cadre des jeux de plaisanterie sociale, ses protagonistes peuvent le railler
ouvertement sous le couvert du jeu, dans d’autres contextes discursifs, on recourra au proverbe.
Ainsi au cours d’une conversation, un locuteur dira: kolonkd mo pawa yogo ba ma ba
(lycaon/que/dormir/paresse/nég./a lui/nég.), « le lycaon dit qu’il n’a pas la paresse de dormir ».
Le lycaon est un animal canidé sauvage reconnu pour sa grande paresse et son statut de grand
dormeur ; la 1égende raconte qu’il est capable de dormir en pleine chasse derriére un gibier.
Alors quand il affirme ne pas avoir la paresse de se consacrer a ce qu’il sait faire le mieux, c’est-
a-dire dormir, il exprime sa capacité d’effort au-dela de tout ce qu’on lui reproche en termes de
paresse. Employé dans un contexte conversationnel en présence d’une personne connue pour
son oisiveté, c’est une interpellation indirecte et douce pour I’inviter a se mettre au travail, ne
serait-ce que pour ses besoins primaires personnels. S’il s’agit d’une personne issue d’une
famille aisée ou héritiére de biens, un autre locuteur pourrait dire ailleurs, en son absence, ma
zo mo ka na ba a ba ya yé ba (tant que/margouillat/queue/elle/couper/nég./il/trou/voir/nég.), «
tant que sa queue n’est pas coupée, le margouillat ne retrouve pas son repaire ». Ce proverbe
frise le souhait d’une infortune a ’encontre du paresseux, mais il enseigne la prévenance, et
vient surtout d’énonciateurs ayant des expériences éprouvées de la vie et de la condition
humaine, alors «si crapaud sort de I’eau et dit que le caiman a mal aux yeux, qui peut

contester ? ».

DJIBOUL | N°10, Vol.1 143



Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

Conclusion

Parler est une activité humaine, et chaque prise de parole est « d’emblée une action »
Breton(2007, p.63), car « chaque mot, n’importe quel mot, le plus petit des mots, n’importe
lequel, est le levier de tout » Novarina(1999, p.28). Si la parole, dans son acception la plus
large, revét une valeur pragmatique, le proverbe, en tant que déclinaison de cette parole,
reconnu pour sa fonction normative et sa sagesse empirique, amplifie cette efficacité dans
I’action Cette faculté d’agir du proverbe s’exprime notamment sur le plan pédagogique, c’est-
a-dire dans le processus d’appropriation et d’assimilation par 1’individu des valeurs et des
préceptes pratiques de son groupe. La valeur instructive du proverbe est si bien comprise par
ses utilisateurs qu’il peut étre employé dans toutes les situations communicationnelles, des plus
banales aux plus élaborées, tant que le contexte s’y préte. Ainsi, le proverbe devient un énoncé
situationnel. Quel que soit le motif constitutif de la formule proverbiale, la fonction et
I’efficacité didactiques sont permanentes. Il en va de méme pour les proverbes animaliers, qui
demeurent efficaces dans la transmission des valeurs et servent d’arguments d’autorité pour
justifier et valider les préceptes et normes. Dans tous les cas, le proverbe est loin d’étre une
parole ordinaire, car il est congu dans nombre de sociétés traditionnelles africaines comme un
discours énigmatique, une parole qui dissimule un signifié profond dans I’intelligibilité permet
d’accéder a une sagesse plurielle qui permet de s’élever aux contingences de la vie. En effet,
mba kaa bore nton la, nbabale gora da la ba (tu+nég./singe/faire/ton ami/ton
baton/rester/arbre/dessus/nég.), ¢’est-a-dire « tu ne fais pas du singe ton ami, et ton baton restera
dans 1’arbre ». En d’autres termes, on n’intégre pas les instructions contenues dans les

proverbes, et ne pas avoir une sagesse dans la conduite sociale.
Références bibliographiques

- ANSCOMBRE Jean Claude, 1994, « Proverbes et formes proverbiales : valeur évidentielle et
argumentative », Langue francaise, n° 102, pp. 95-107

- ANSCOMBRE Jean-Claude, 2000, « Parole proverbiale et structures métriques », Langages,
139, 6-26

- BOIDIN Bruno, 2004, « Développement humain, développement durable et ‘‘pays en voie de
développement’’ : comment articuler et mesurer les différentes dimensions ? », in Dossier 3,
Les dimensions humaine et sociale du développement durable (en ligne)

- BONET-MAURY Gaston, 1890, « De I’éducation intellectuelle et morale au moyen des
proverbes », Revue pédagogique, n°17, vol. 2, pp. 252-254

- BONNET Doris, 1982, Le proverbe chez les Mossi du Yatenga (Haute-Volta), Paris, SELAF

144 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



Boukary BORO & Barthélemy KABORE

- BRETON Philippe, 2007, Eloge de la parole, Paris, La Découverte

- CABACULU Mwamba, 1992, Dictionnaire des proverbes africains, Paris, L’Harmattan.

- COUMPAORE N. D. Félix, 1998, « Discours politique et inadaptation de I’école au Burkina
Faso », th., Paris V111 St Denis

- DURKHEIM Emile, 1976, L éducation sociologique, Paris, Seuil

- EL OUAZZANI Abdesselam, 2015, « L’éducation par les proverbes au Maroc », Attadriss,
n° 7, pp. 59-68

- ERNY Pierre, 1987, L 'enfant et son milieu en Afrique noire, Paris, L’Harmattan

- FECKOUA L. Laurent, 2008, « L’évolution des systemes éducatifs en Afrique subsaharienne
depuis le 1°" Congres des écrivains et artistes noirs (1956) », Présence Africaine 2007/1-2-2008-
1,n°175-176-177, pp. 163-193

- FEYEL Christophe, 2006, « La dokimasia des animaux sacrifiés », Revue de philosophie, de
littérature et d’histoire anciennes, 1 (tome LXXX), pp. 33-55

- FOURNET Sonia, 2005, « Le processus argumentatif révélé par le proverbe », Travaux de
linguistique, vol. 2 (no 51), pp.37- 54

- GRZYBEK Peter, 1994, «Proverb. Simple Forms: An Encyclopaedia of Simple Text-
Types », in Lore and Literature. Ed. Walter Koch. Bochum: Universitatsverlag Dr. Norbert
Brockmeyer, 226-41.

- HEDIGER Karin et Andrea Beetz, 2020, « Le role des interactions entre humains et animaux
dans 1’éducation ». One health, une seule santé, édité par Jakob Zinsstag et al., traduit par
Josette Derangére, Isabelle Thibaudiére, Editions Quae, https://books.openedition.org/quae/35995
.p. 113-128

- HOSSENJEE Edoo, 1978, Philosophy of Education: Plato to Freire. Port Louis, MU : Auteur.
- KI-ZERBO Joseph, 1990, Eduquer ou périr, Paris, L’Harmattan

- LEGUY Cécile, 1996, Place du proverbe chez les Bwa du Mali. Etude ethnolinguistique, these
de Doctorat, Paris, EHESS.

- LEGUY Cécile, 2000, « Bouche délicieuse et bouche déchirée : proverbe et polémique chez
les Bwa du Mali », Langage et société, 2 (n° 92), pp.45- 70

- LEGUY Cécile, 2001, Le proverbe chez les Bwa du Mali. Parole africaine en situation
d’énonciation, Paris, Karthala

- MAMA Amina, (2001). « Challenging subjects: Gender and power in Africa contexts »,
African Sociological Review, 5(2), 63-73.

- NOVARINA Valeére, 1999, Devant la parole, Paris, POL

DJIBOUL | N°10, Vol.1 145


https://books.openedition.org/quae/35995

Le régne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains

- NYAMBA André, 2005, « Les systemes educatifs et de formation africains : une situation
chaotique et paradoxale », Education et Sociétés, n°16, pp. 53-69

- Organisation Mondiale de la Santé Animale, 2018, « La contribution des animaux au bien-
étre de I’homme », Revue scientifique et technique, vol. 37 (1)

- ROUSSEAU Jean Jacques, 1966, Emile ou de [’éducation, Paris, Flammarion

- SERVAIS Véronique, 2007, « La relation a I’animal peut-elle devenir significative, donc
thérapeutique, dans le traitement des maladies psychiques ? », Enfance & Psy, n°35, vol. 2, pp.
46-57

- SEYDOU Christiane, 2008, « Genres littéraires de 1’oralité : identification et classification »,
in Baumgardt U. et Derive J. (Dir), (pp. 125-175), Paris, Karthala.

- TAYLOR Archer, 1962, « The Proverb and an Index to the Proverb. Hatboro: Folklore As-
sociates, in Lore and Literature. Ed. Walter Koch. Bochum: Universititsverlag Dr. Norbert
Brockmeyer, 226-41

146 Décembre 2025 | pp. 129 - 146



