
 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  129 

LE RÈGNE ANIMAL COMME VECTEUR D’ÉDUCATION DANS LES 

PROVERBES AFRICAINS 

 

 

 

Boukary BORO  

Université Lédéa Bernard OUEDRAOGO 

📧 boroboukary06@yahoo.fr 
& 

Barthélemy KABORE  
Université Joseph KI-ZERBO 

📧 kabore.barthelemy@yahoo.fr 
 

 

Résumé : Le proverbe s’inscrit dans un code communicationnel où la parole est stylisée et 

transformée afin de transmettre efficacement un message. La forme métaphorique du proverbe 

repose sur l’exploitation d’images concrètes et abstraites qui entourent le performateur. Dans 

ce contexte, les animaux sont perçus comme des avatars de l’homme, permettant de comprendre 

ce dernier et ses relations avec autrui. Quelles peuvent être les fonctions sociales du proverbe 

et dans quel contexte l’énonce-t-on ? L’objectif principal est de mettre en exergue la dimension 

pédagogique du proverbe. L’hypothèse formulée est que le proverbe constitue un moyen 

allégorique de transmission des préceptes et des valeurs morales dans la société. 

L’ethnolinguistique appliquée aux proverbes san a abouti aux résultats selon lesquels le 

proverbe remplit une fonction pragmatique, pédagogique.  

Mots-clés : animaux, éducation, ethnolinguistique, proverbe, Sanan 

 

ANIMALS TO EDUCATE. THE ANIMAL KINGDOM IN AFRICAN PROVERBS 

 

Abstract : The proverb is part of a communication code where speech is deliberately distorted 

in order to effectively transmit a message. The metaphorical form of the proverb is based on 

the exploitation of concrete and abstract images that surround the performer. As such, animals 

are perceived as an avatar of man and allow us to understand man and his relationships with his 

neighbor. What can be the social functions of the proverb and in what context is it stated? The 

main objective is to highlight the pedagogical dimension of the proverb by formulating the 

hypothesis that the proverb is an allegorical means of transmitting precepts and moral values 

[Etapes de traitement de l’article] 

Date de soumission : 12-10-2025 / Date de retour d’instruction : 15-10-2025 / Date de publication : 12-12-2025 

mailto:boroboukary06@yahoo.fr
mailto:kabore.barthelemy@yahoo.fr/


Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

130  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

in society. Ethnolinguistics applied to San proverbs has led to the results that the proverb fulfills 

a pragmatic, pedagogical function. 

Keywords: animals, education, ethnolinguistics, proverb, Sanan 

 

Introduction 

Dans les sociétés paysannes ouest-africaines, fortement empreintes de traditions orales, 

le défi socioéducatif se pose de plus en plus avec acuité. Entre des systèmes éducatifs jugés 

inadaptés, à tort ou à raison (Coumpaoré 1998, Feckoua 2008, Nyamba 2005), une globalisation 

et une universalisation des valeurs, accélérées par le nouvel ordre mondial de l’information et 

de la communication, et des sociétés en perte de repères dans des Etats ballotés dans une 

mondialisation libérale accentuée, les systèmes traditionnels de socialisation et d’éducation s’en 

trouvent entamés, voire éprouvés, car l’illisibilité et l’instabilité qui caractérisent les systèmes 

éducatifs, affectent aussi la totalité du tissu social, tant matériel que spirituel (Agblemagnon 

1981). Pourtant au gré du prototype d’homme voulu ou souhaité, le système éducatif 

traditionnel africain a manifestement réussi à édifier des modèles de société devenus 

aujourd’hui nostalgiques pour nombre de contemporains, d’autant plus que depuis quelques 

temps des appels pour un retour aux valeurs endogènes africaines ou leur prise en compte dans 

le système éducatif hérité de la colonisation se multiplient (Ki-Zerbo 1990, Boidin 2004).  

En matière d’éducation culturelle, les leviers pédagogiques sont nombreux et 

complémentaires dans le contexte rural ouest-africain, où la parole directe constitue le mode 

fondamental de communication sociale. Figurent parmi ces moyens et stratégies éducatifs les 

proverbes. La relation entre ce genre lapidaire du patrimoine immatériel et l’éducation est établi 

à plusieurs niveaux. Par les représentations sociales qui influencent les modes de vie au 

quotidien (El Ouazzani 2015), ou en tant que moyen allégorique de diffusion de préceptes et de 

morales pour l’éducation juvénile (Bonet-Maury 1890). Si les énoncés proverbiaux, tous motifs 

confondus, sont employés et efficaces pour enseigner des conseils de sagesse, selon les 

contextes communicationnels qui les commandent, le processus éducatif de l’individu par ce 

biais a souvent recours aux proverbes construits à partir de noms d’animaux, ce qui n’est pas 

une nouveauté à en croire Rousseau (1966) pour qui le façonnage de l’homme passe aussi 

souvent par la nature et les choses, donc aussi par les animaux. 

Cette étude s’intéresse alors particulièrement aux proverbes recourant aux allégories 

animales dans leur formulation, en privilégiant l’approche ethnolinguistique. En effet, il nous 

semble pertinent ici, pour apprécier son efficacité didactique, de considérer le proverbe selon 

son statut d’énoncé mais aussi selon son contexte performatif, car le proverbe est bien comme 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  131 

un « événement de l’énonciation, au sein d’un discours qui détermine son émission tout comme 

lui-même influence le cours de celui-ci » (Leguy 2001, p.72). Ainsi après un bref rappel de la 

place du règne animal dans le quotidien des hommes, l’article présentera le proverbe en tant 

qu’acte de langage et tel qu’il est performé dans le contexte africain, avant d’ouvrir la réflexion 

sur son potentiel pédagogique à partir d’illustrations issues d’un recueil d’énoncés proverbiaux 

enregistrés lors d’enquêtes ethnographiques réalisées auprès de différents groupes 

ethnoculturels du Burkina Faso et issus d’une recherche documentaire sur le genre proverbial.    

1. Les liens inextricables entre les hommes et les animaux 

On peut admettre d’entrée avec Pascal (Laf. 664, Sel. 545) que la relation homme-

animal est imbriquée, car « l’homme est proprement omne animal ». Le lien est pour ainsi dire 

profondément physiologique, le point de démarcation entre les deux espèces ne s’affirmant qu’à 

partir du moment où l’homme devient un être culturel. En effet, Servais (2007), qui attribue des 

propriétés sociales et mentales aux animaux, à partir des cas sud-américains, reconnait aussi 

des structures primatiques préexistantes en l’homme à sa naissance, dont le processus 

d’hominisation s’établit avec le langage, donc avec le début de métamorphose culturelle.  Au-

delà de la proximité génétique, l’animal a même joué un rôle fondamental dans le processus 

civilisateur de l’homme, par exemple dans la tradition romaine (Zucker 2019). D’Esope (VIIe 

– VIe siècle av. J.-C.) à La Fontaine (1668), les animaux ont par ailleurs servi de biais de 

communication pour parler aux hommes. Dans sa première Préface, La Fontaine justifie le 

recours aux animaux en soulignant que leurs propriétés et caractères peuvent être assimilés à 

ceux des humains, qui représentent à la fois le bon et le mauvais des créatures irraisonnables 

que sont les animaux. Sur le plan de la santé, la compagnie animale aiderait à améliorer 

l’humeur et diminuer la dépression et le sentiment de solitude (Jessen et al. 1996, Holcom et al. 

1997, Colombo et al. 2006), notamment chez les patients souffrant de schizophrénie chronique 

(Nathans-Barel et al. 2005) ou ceux en psychothérapie (Prothmann et al. 2006), faisant ainsi 

jouer à l’animal un rôle dans le développement socio-émotionnel de l’homme. Au-delà de son 

rôle stimulant dans la santé psychologique de l’homme, de celui alimentaire et de compagnon 

(OMS 2018, Servais 2007), l’animal sert souvent de canal pour révéler à l’homme ses propres 

turpitudes et drames quotidiens. Les fables et les contes merveilleux qui s’appuient sur des 

actants animaux, participent de cette dimension humanoïde et pédagogique de l’animal. Dans 

les cultures traditionnelles africaines, les animaux jouent un rôle symbolique important, et les 

perceptions que les communautés s’en font varient d’une société à une autre. Dans la croyance 

populaire, l’animal sert d’être de substitution à l’homme. En effet, chez les Moose et les San du 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

132  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

Burkina Faso, l’animal domestique, au-delà de son rôle d’appoint économique pour les familles, 

constitue un réceptacle repoussoir de malheur, capable de détourner sur lui la maladie d’un 

membre de la famille, voire d’en mourir à sa place. C’est pourquoi dans ce contexte culturel, il 

est inconcevable d’imaginer une famille sans un animal domestique ; même dans les villes où 

les règles de l’urbanisation ne s’accommodent pas avec un certain type d’élevage (caprin, 

bovin, etc.), certains ménages s’efforcent d’entretenir de grands animaux à domicile, parfois 

avec les désagréments que cela occasionne, notamment en termes de nuisance olfactive et 

sonore ou de perturbation de la circulation. Sur le plan de la vie culturelle, l’animal est un 

support principal dans l’expression de la forme de religiosité pratiquée par beaucoup 

d’Africains, à savoir le culte des ancêtres. Dans les actes rituels caractéristiques de cette forme 

de croyance, le sacrifice d’animaux est très présent et joue une fonction de communication entre 

les officiants des rites et les destinataires divins sollicités.  Selon les sociétés et la nature des 

rites, l’animal sacrificiel est varié : poule, mouton, bœuf, chien, etc. dont les caractéristiques 

physiques ou en lien avec le plumage sont définies après la consultation d’un oracle. Pour 

comprendre la place de l’animal dans l’expression religieuse en contexte traditionnel africain, 

Thomas (1982) fait noter le constat suivant : « Les défunts existent, mangent, boivent, aiment, 

haïssent, répondent aux questions qu’on leur pose, fécondent les femmes, fertilisent les champs 

et les troupeaux. Offrandes, libations et sacrifices constituent de la nourriture indispensable. ». 

Ainsi sur le plan de l’expression de la spiritualité de l’homme, notamment en culture africaine, 

mais aussi dans d’autres civilisations comme chez les Grecs (Feyel 2006) ou chez les Romains 

(Scheid 1998), l’animal reste un viatique universel et de choix naturel dans la relation 

communicationnelle entre les humains et les puissances invisibles. De ce fait, il participe donc 

d’un acte de langage plein pour les ritualistes traditionnels, et s’invite parfois dans le dire 

proverbial, un autre acte de parole bien intégré dans la communication quotidienne en Afrique. 

2. Le proverbe, un énoncé situationnel  

D’essence, le proverbe, du latin pro-verbium, est ce qu’on dit pour faire comprendre 

autre chose. En d’autres termes, le dire proverbial fonctionne comme un métalangage qui 

s’incruste dans le discours conversationnel quotidien, pour passer au destinataire un message 

sous-jacent qui a pour but, comme le définit Cabakulu (1992, 11), d’ « instruire sur les attitudes 

et les règles de conduite adaptées aux circonstances de la vie. » Dans les sociétés africaines, le 

proverbe, appelé yεlbundi, nyanndra, sεnεdεna, kasséglé respectivement en langues moore, 

baoulé, san et sénoufo,  est un réel acte de langage, car l’énoncé convoque, dans une relation 

de communication directe, une vérité générale que le récepteur doit interpréter et comprendre. 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  133 

Cependant comme le rappelle Leguy (1996, 260), le proverbe « est interprétable de différentes 

façons, selon que l’on mettra l’accent sur l’une ou l’autre de ses images ou selon la valeur que 

l’on voudra donner à ses propos ». En effet, selon la situation contingente de communication, 

un même proverbe peut suggérer plusieurs sens ; d’un autre côté, l’usage du proverbe participe 

d’une intelligence discursive, car sa convocation doit cadrer avec le sujet de conversation afin 

que son efficacité pédagogique soit réelle. Dans tous les cas, « le proverbe n’acquiert en effet 

sa réelle véridicité qu’au moment où il est utilisé de façon adéquate dans la situation idoine qui 

lui donne son sens et sa raison d’être » (Seydou, 2008, p.169). S’exprimant sur la difficulté de 

collecter des proverbes hors situation de communication, Bonnet affirmait : 

 

Si l'on demande à un Mossi de citer "à froid" des proverbes, cela ne déclenche pas chez lui le 

désir de montrer son savoir, mais plutôt un ennui considérable. Coupée d'une situation 

provocatrice, sa mémoire ne fonctionnera pas. Autrement dit, le proverbe ne s'offre pas comme 

connaissance autonome capitalisée mais au sein d'un procès de communication que l'on peut 

selon Jakobson (1963) essayer de préciser par référence aux schémas des facteurs et fonctions 

entrant en jeu dans toute communication. (Bonnet, 1982, p.39) 

 

En effet, dans sa pratique énonciative, le proverbe peut intervenir dans des conversations 

toutes aussi anodines que sérieuses. Les conversations anodines regroupent toutes les 

discussions routinières menées par exemple dans un cadre familial, au cours des débats oisifs 

ou les palabres légères, entre autres. Celles sérieuses font allusion aux discussions menées dans 

le cadre des conseils de sages tenus sur des sujets d’intérêt communautaire, lors des règlements 

de conflits interpersonnels et interfamiliaux ou lors des tractations matrimoniales. Même dans 

le cadre de la vie publique moderne, certains acteurs de la vie politique, administrative ou 

judiciaire ont recours aux proverbes dans leurs stratégies respectives de communication ou de 

plaidoirie. L’un des cadres majeurs d’intenses, voire de compétitifs moments d’énonciation des 

proverbes en contexte rural africain, reste la palabre qui est une instance hautement 

décisionnaire et pédagogique. C’est par nature un cadre de fort commerce langagier et 

hautement symbolique (Bidima, 1997). La palabre est pour ainsi dire une institution en Afrique, 

où les formes d’organisation sociale sont fondamentalement basées sur le principe de 

collectivisme, qui accorde plus d’intérêt aux relations sociales entre les membres de la 

communauté. La palabre est donc chargée de traiter des questions majeures en lien avec le 

vivre-ensemble, la cohésion sociale et les rapports entre les hommes. A ce titre, les proverbes, 

connus pour porter la quintessence de la sagesse communautaire accumulée sur la base des 

expériences individuelles et collectives et des constatations de la vie courante, au-delà de leur 

apparente fonction esthétique, servent de subtilités argumentatives pour soutenir et orienter les 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

134  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

discours déployés dans les interactions verbales. Disons-le, cette importance foncière du 

proverbe, quoique pertinente dans notre propos, ne doit pas cacher l’impression immédiate et 

première que procure l’énonciation du proverbe aussi bien à l’émetteur qu’au destinataire. En 

effet, le dire proverbial participe d’un art de la parole ; par exemple chez les Bwa du Mali, bien 

parler implique de recourir aux proverbes, entrainant même dans certaines situations discursives 

une compétition entre les partenaires énonciatifs, qui rivalisent dans l’émission d’énoncés 

proverbiaux tout en intégrant cependant le fait que ces derniers pèsent plus dans le discours au-

delà de leur aspect poétique (Leguy, 2000). A côté de son potentiel poétique, le proverbe est 

ailleurs étiqueté comme une formule énonciative des anciens, dont l’énonciation est soumise à 

un code social tacite qui en accorde la primauté à la hiérarchie de l'âge, à l'autorité et au tenant 

du pouvoir. C’est ainsi que chez les Sanan du Burkina Faso, où le genre est génériquement 

appelé sε zi (parole ancienne), on dit d’une personne non âgée qui a intempestivement recours 

aux proverbes dans ses conversations : mĩsɔrɔ nə sε nana nε (personnes 

âgées/leurs/paroles/aimer/à lui), « il aime les paroles des anciens ». Cette inscription du 

proverbe dans les dires du passé ou en tant que patrimoine communautaire, transparait souvent 

dans l’énoncé à travers sa formule introductive : lεlε dεnã nbε na pε : dũdũ ma nε yere á na dɔn 

suso (d’avant/gens/avoir dire/âne/que/il/enfant/accoucher/pour/son/dos/reposer) : « Les gens 

d’avant l’ont dit : l’âne met bas pour que son dos se repose ».  Si on peut retenir de ce proverbe 

qu’il appelle chaque génération à assurer un devoir de relève vis-à-vis de celle antérieure, il met 

en évidence la perception que l’on a en Afrique de la responsabilité de l’enfant vis-à-vis de ses 

géniteurs. On y perçoit surtout son statut passéiste à deux niveaux : l’utilisateur l’attribue 

clairement aux ancêtres, et l’introduit par un temps du passé, suggérant ainsi à double titre le 

caractère ancien de l’énoncé.  C’est une représentation du proverbe qui justifie en partie sa 

définition l’assimilant à une parole de sagesse, celle-ci étant, dans ce contexte, liée à l’âge, à 

tort ou à raison.  Ce statut de « parole ancienne » que prêtent les Sanan au proverbe découle 

aussi de ce qu’il est reconnu comme la somme d’un ensemble d’expériences et de constatations 

accumulées par les anciens, et transmises à travers les âges, de sorte que même ceux qui sont 

socialement autorisés à les employer dans les différentes contingences discursives du moment, 

sont vus comme des emprunteurs (Leguy op. cit.). Cette confiance trans-séculaire et trans-

générationnelle que les hommes accordent aux proverbes, et l’esprit dans lequel ils les 

emploient dans leurs discours, participent essentiellement de la charge éduco-pédagogique 

qu’ils portent en puissance. 

 

 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  135 

3. Les proverbes et l’éducation : des formules vestigiales pour des sociétés 

contemporaines 

Avant d’analyser la contribution des proverbes à l’éducation, il est utile de clarifier cette 

notion, qui recouvre un vaste champ de compréhension selon le contexte étudié. De façon 

générale, le terme est issu du latin ‘‘educatio’’ qui, lui-même, dérive de ‘‘ex-ducere’’ 

(‘‘ducere’’signifiant conduire, guider, commander, et ‘‘ex’’, « hors de »). On peut donc 

trivialement considérer l’éducation comme un processus complexe qui vise à guider un individu 

vers des attitudes et des valeurs de son groupe d’appartenance. Dans notre propos, où nous 

entendons la notion dans son acception la plus large possible, nous ferons nôtre la perception 

que s’en fait Durkheim (1893/2008, p.8), c’est-à-dire dans l’entendement selon lequel le 

processus éducatif est exercé et déroulé par les adultes sur les cadets, en vue de leur inculquer 

des états physiques, des valeurs intellectuelles et morales qui sont au fondement de leur société. 

Nous élargissons le périmètre de cette définition aux considérations d’Erny (1987) qui note, et 

à juste titre, que l’éducation ne s’arrête pas avec l’enfance et l’adolescence, car elle est 

permanente et graduelle. Quoi qu’il en soit, le rôle des adultes est pour ainsi dire déterminant 

dans la transmission de leur civilisation aux plus jeunes. Hossenjee (1978, p.41) l’exprime 

d’ailleurs clairement dans sa définition du but de l’éducation, qui doit pouvoir « transmettre 

d’une génération à la suivante, la sagesse et la connaissance que la société a accumulées, et de 

préparer les jeunes à leur future appartenance à la société, et à leur participation au maintien ou 

au développement de celle-ci ».  

Dans le contexte traditionnel africain, où la parole directe constitue le principal moyen 

de communication et de transmission des valeurs, le proverbe joue divers rôles, contribuant de 

manière allusive ou directe à l’éducation du destinataire. Le choix des proverbes dans 

l’ornement du discours est fonction de leur pertinence et de l’intention des énonciateurs. 

3.1.Le proverbe pour la transmission de valeurs et d’enseignements intemporels 

Les sociétés traditionnelles africaines ont un mode de vie fondamentalement 

communautariste. Mama (2001) a par exemple remarqué qu’il n’y avait pas dans les langues 

africaines, un terme pour désigner « identité », connu pour ses charges d’individualité et de 

singularité. Ce mode de vie exige de chaque membre de la communauté une attitude 

quotidienne respectueuse d’un certain nombre de valeurs qui garantissent l’épanouissement 

personnel et le vivre-ensemble. Le rappel et l’enseignement de ces valeurs incombent aux 

adultes qui, comme nous l’avons souligné dans la perception durkheimienne de l’éducation, ont 

la responsabilité générationnelle de transmettre aux jeunes les repères nécessaires pour la 

continuité de la société. La nécessité de ce devoir de transmission des aînés à l’égard de la jeune 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

136  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

génération est même traduite dans les proverbes : ainsi parmi les interprétations que l’on peut 

faire de l’énoncé mbà mya lãpaa nə bãba sa bà (« On n’enjambe pas le serpent pour prendre le 

bâton »), on retient qu’on ne peut espérer avoir une société de ses rêves sans se donner les 

moyens qui permettent de la construire. Sur le plan de l’éducation traditionnelle familiale, le 

bâton ou le fouet est un symbole correctionnel très présent ; on y a recours en dernier ressort, 

quand l’enfant a outrepassé les conseils, voire les avertissements verbaux. Dans ce contexte, ce 

proverbe adressé à un jeune parent, lui signifie l’inefficacité du recours systématique à la 

flagellation comme mode d’éducation, s’il a « enjambé » au préalable les méthodes non 

violentes d’éducation. Un recours abusif et systémique au fouet dans l’éducation de l’enfant 

peut même produire un effet contraire, car comme le suggère le proverbe suivant : mǝ sʋ̃̀ dɛ̀nà 

ná cɛ̀n bᴐ yàkã́ là á ɲálɔ̀ yɛ̀ dᴐdᴐwùlẽ̀ bààrɛ̀ (si/maison/propriétaire/lui-même/se 

faire/lion/ses/enfants/eux/chasseurs/devenir), « si un père de famille se comporte comme un 

lion, ses enfants deviennent des chasseurs ». Ainsi de la même manière qu’on ne doit pas sauter 

le danger (serpent) pour aller chercher l’arme qui doit le détruire (bâton), autant on ne doit pas 

bâcler et négliger l’instruction des jeunes et espérer avoir des citoyens et une société 

exemplaires. Parce qu’en fin de compte, dɔgɔn bà paarε a nε nkuro bà 

(perdrix/nég./sauter/son/enfant/rester à terre/nég.), « la perdrix ne sautille pas pour que son 

enfant reste à terre »), en d’autres termes, le comportement des jeunes est l’expression et le 

reflet de celui des adultes qui les éduquent.  

Au titre des valeurs que les sociétés à mode de vie communautariste estiment et 

transmettent avec le plus d’attention figurent, entre autres, la solidarité, l’union, le respect 

d’autrui, l’entraide, l’honnêteté, le travail, l’humilité. Si ces valeurs sont transmises d’une façon 

ou d’une autre dans la sphère familiale et à diverses circonstances de la vie sociale, les anciens 

les distillent également à travers les proverbes employés dans différentes situations de 

communication sociale. De ce fait, l’énoncé proverbial revêt une propriété éthique, car son 

utilisation vise à permettre au destinataire à s’approprier son enseignement pour réussir son 

intégration dans la communauté. Du fait de sa capacité à s’adapter à la situation 

communicationnelle et à se prêter à diverses interprétations possibles, le proverbe peut toucher 

à un nombre important de valeurs et d’enseignements indispensables pour la conduite 

individuelle et collective. Ainsi la solidarité peut s’exprimer à différents niveaux de la vie 

sociale. Justement, sur le plan de l’éducation traditionnelle, la philosophie communautariste 

incombe la responsabilité à l’ensemble de la collectivité. Encore aujourd’hui, dans certaines 

sociétés, notamment en milieu rural, l’enfant est considéré comme celui de tout le village, tout 

adulte peut l’instruire et même le punir si nécessaire. La solidarité dans l’éducation de l’enfant 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  137 

est une valeur partagée ; autant cette responsabilité est collective, autant la réussite de cet enfant 

est un bénéfice pour toute la société. C’est bien cet enseignement analogique que l’on peut 

retenir du proverbe suivant : mĩ gɔrɔ kɔsa wupεrε a cuu tũ yácirarε 

(une/personne/coq/chant/il/village/tout/réveiller), qui suggère que même si un seul habitant 

possède un coq dans le village, celui-ci chantera pour tout le monde. Avant la démocratisation 

de l’accès à l’école moderne dans les zones rurales, cette philosophie de vie suggérée par le 

sens du proverbe y était prégnante. En effet, on voyait dans l’enfant du village qui avait la 

chance d’aller à l’école occidentale, un espoir pour toute la communauté, faisant écho à un 

proverbe akan selon lequel « le fils de ton voisin est aussi ton fils ». Cet espoir ne s’exprimait 

pas en termes de retombées individuelles directes, mais plutôt en termes de développement pour 

tout le village ; il était vu en cet enfant un possible intermédiaire pour attirer des projets de 

développement ou pour pistonner les enfants du village et faciliter leur accès à un emploi 

salarié. L’expression de la solidarité peut être par ailleurs clairement matérielle. Cette forme de 

solidarité s’exprime à l’occasion d’événement sociaux ou de façon spontanée à l’endroit de 

personnes qui en éprouvent le besoin. C’est une valeur cardinale à laquelle les communautés 

attachent du prix, car elle fonde le vivre-ensemble et raffermit les liens sociaux et la cohésion 

sociale. Dans certaines sociétés, comme chez les San, la solidarité est surtout conçue comme 

un wɔ dɔn (main/envers), un principe qui correspond parfaitement à la théorie du don/contre-

don découverte par Mauss (1923) dans les sociétés mélanésiennes. Cette solidarité à double 

sens ou de réciprocité, qui s’étend de la sociabilité primaire à celle secondaire (Caillé, 2007), 

est intégrée comme un contrat social qui lie le donneur et le receveur, le premier pouvant se 

retrouver, à un moment donné de la vie, dans la position du second. En d’autres termes, la 

solidarité telle qu’elle est conçue et appliquée met en parallèle un savoir-recevoir et un savoir-

rendre. C’est ainsi que pour éviter qu’individuellement, chaque homme fasse les frais des revers 

de la vie, il est rappelé que mə kɔnlɔn tə kɔndi, nyə ɲeda car’a (si/poussins/être 

ensemble/ils/effrayer/épervier/à lui), c’est-à-dire que si les poussins sont solidaires, en restant 

ensemble, ils réussiront à dissuader l’épervier. Ce proverbe peut être également interprété dans 

le sens d’un appel à l’union, mais les deux valeurs restent intimement liées, voire 

interdépendantes, car l’union favorise la solidarité, et la solidarité facilite et crée les conditions 

de l’union. L’attachement à l’union, et par ricochet à la solidarité, est si fort et vital que les 

actions individuelles isolées qui mettent en mal ces valeurs sont collectivement méprisées. C’est 

pourquoi la sagesse enseigne que face au groupe, l’individu ne devrait avoir aucun poids de 

nuisance ; par conséquent, il est instruit de privilégier l’intérêt collectif, car bɔ̀tɔ̀ gɔ̀rɔ̀ bà mú 

yànɛ́ zàzàà bà (crapaud/un/nég./eau/visage/troubler/nég.), « un seul crapaud ne peut pas 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

138  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

troubler l’eau », autrement dit, les valeurs et les contre-valeurs de l’individu ne peuvent et ne 

doivent altérer celles portées par le groupe. Dans certaines circonstances sociales, comme lors 

des palabres de réconciliation, l’appel à la solidarité et à l’union est même traduit dans des 

énoncés proverbiaux aux sens connexes. Ainsi quand les San affirment que mo dɔdɔkɔnlε tṍ 

mo sakɔrε (queue/connexion/scorpion/queue/allonger), au-delà du constat patent que le 

métasome du scorpion est le résultat d’une succession de segments qui permettent à son dard 

d’avoir une longueur et d’atteindre ses cibles, l’énoncé laisse entendre que la conjugaison des 

forces et des intelligences permet de construire une société viable. C’est un conseil que les aînés 

prennent du plaisir à prodiguer aux enfants d’une famille déchirée ou aux membres de la société 

en difficulté de cohabitation. Finalement, la solidarité, l’union et l’entraide constituent un 

continuum de valeurs, à l’image de la queue du scorpion qui est un continuum de segments, 

dont l’observance individuelle et collective assurent à la société un plein épanouissement. 

L’efficacité de ces valeurs est, en partie, tributaire d’autres vertus que les citoyens doivent 

quotidiennement incarner, tels l’intégrité, le goût du travail, la capacité d’adaptation à 

l’environnement social. Elles sont consubstantielles à l’éducation et à toutes les formes 

d’apprentissage auxquelles l’enfant est initié en famille et dans d’autres cadres sociaux à 

caractère initiatique. Au-delà de cette dimension pratique d’intériorisation de ces vertus, elles 

sont aussi diffusées dans la communication ambiante. Par exemple, dans le monde paysan, 

lorsqu’on veut inciter au travail une personne paresseuse mais qui prétend enseigner des 

techniques culturales aux autres, il est d’usage de lui rappeler : súrí bànɛ́ gùlàrɛ̀ yɛ́ á bà yì má 

bà (vacarmer/oiseau/chasser/mais/ça/nég./mil/mûrir/nég.), c’est-à-dire « faire du vacarme 

chasse les oiseaux, mais ne mûrit pas le mil ». Cet énoncé prend sens dans les campagnes 

agricoles des pays sahéliens, où la destruction des récoltes par les oiseaux granivores est une 

réalité. Pendant la période de maturation des plantes, chaque paysan y va de sa stratégie 

(implantation d’épouvantails, lance-pierres, etc.) pour éloigner ces oiseaux. L’une des 

approches consiste à faire le maximum de tapage sonore aux heures critiques de la journée. En 

plus d’être une méthode physiquement éreintante, elle ne change évidemment pas l’état des 

épis, même si elle est efficace pour éloigner les oiseaux. Dans le cadre communicationnel, ce 

proverbe invite simplement au travail et à l’action qui sont dans ce cas plus nobles que tout 

discours prétentieux et oiseux. Le travail de la terre est une vertu inestimable en milieu rural, et 

toute personne qui veut s’en soustraire est socialement mésestimée, parce que comme aiment à 

le dire les Baoulé, « l’éléphant ne se cache pas dans la savane ». 

Quel que soit le contexte communicationnel, l’intelligibilité de l’énoncé proverbial 

procède d’une démarche cognitiviste, car il ne s’agit pas pour le destinataire de l’entendre. Il 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  139 

doit d’abord reconnaître le métadiscours que porte le proverbe, le traiter et intégrer 

l’enseignement qu’il comporte ; mieux, il doit pouvoir actualiser les conseils de sagesse 

contenus dans l’énoncé pour ajuster son attitude face aux situations sociales qui requièrent leur 

mise en œuvre. C’est la raison pour laquelle, dans les sociétés à tradition de parole, où le recours 

au proverbe est constitutif de la stratégie discursive quotidienne, celui-ci n’est pas adressé à un 

destinataire puéril, qui n’a pas la capacité d’entendre l’énoncé au-delà du sens premier des mots 

qui le composent. Cette propriété métalinguistique du proverbe est exploitée par ses utilisateurs 

pour en faire un argument d’autorité, connu pour son poids dans la volonté de faire admettre 

des principes ou des valeurs.    

3.2.Le proverbe, un argument d’autorité  

Anscombre (op. cit), dans l’épilogue de sa réflexion sur la valeur évidentielle et 

argumentative du proverbe, s’interroge sur le but du recours aux connaissances stéréotypées 

contenues dans les proverbes lors des discours. « En tout cas pas pour l’information incluse 

dans le proverbe lui-même », se répond-il (p. 106). Ce monologue visait à mettre en évidence 

la fonction argumentative du proverbe.  En effet, il apparaît, dans certaines contingences 

communicationnelles, comme un auctoritas (Quintilien), une sagesse attestée d’origine 

ancestrale, appartenant à « un trésor de conseils empiriques accumulés au fil du temps » 

Anscombre (1994, p.99). Quand on mesure la place des ancêtres dans l’expression religieuse 

des sociétés rurales africaines, on peut imaginer le poids qui est accordé à tout ce qui leur est 

rattaché, en l’occurrence le proverbe, originellement situé dans le temps immémorial des aïeuls. 

Fournet (2005, p.37) justifie toute cette perception du proverbe en reconnaissant qu’il est 

effectivement « usuellement employé dans l’objectif de servir le projet argumentatif de celui 

qui l’emploie, de le rendre valide car en conformité avec une instance supérieure extérieure : la 

sagesse populaire ». Ainsi en considérant une situation d’argumentation comme « une situation 

dans laquelle un sujet A se propose d’intervenir sur le jugement, l’opinion ou le comportement 

d’un sujet B à l’aide – ou par le moyen – d’un discours. » (Grize, 1982), l’énoncé proverbial 

intervient dans l’interaction discursive comme un argument au sens entier du terme, car les 

utilisateurs y ont recours dans l’intention d’agir sur leurs auditoires et leurs convictions, pour 

les emmener à réfléchir sur leurs comportements ou actions et les faire adhérer à un 

enseignement moral ou pratique. Cela d’autant plus que le proverbe est réputé être le fruit d’une 

profonde sagesse ancestrale, et exprimer une vérité générale, que Kleiber (1999b, p.526) 

considère « permanente ». Mieux, le proverbe a valeur d’acte perlocutoire, car son énonciation 

vise à produire un effet. Cette considération épistémique du proverbe fait de lui un énoncé 

argumentatif que ses utilisateurs emploient souvent dans leurs discours pour appuyer et donner 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

140  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

du poids à leurs propos d’instruction. Ainsi dans le cadre du règlement d’un conflit, en contexte 

traditionnel, le proverbe est utilisé pour convaincre les parties en conflit d’entendre raison et 

faire la paix. On dira par exemple à l’endroit de la partie dont le tort a été établi, après lui avoir 

démontré que son comportement ou son action qui lui valent son procès, ne sont pas en phase 

avec les règles de vie communes : « pour avoir la tête rouge, le margouillat ne doit pas 

imprudemment s’éloigner de son trou ». Pour comprendre la portée de ce proverbe dans son 

contexte énonciatif, il faut d’abord intégrer la constatation que l’on fait communément de la vie 

de ce saurien : un margouillat à la tête rouge est celui qui a vécu longtemps, donc qui a échappé 

aux coups de lance-pierres des enfants qui prisent sa viande en milieu rural. C’est le symbole 

même de la prudence. Dit à l’endroit d’une personne dont la culpabilité est établie lors d’un 

jugement, ce proverbe vise à la convaincre, et l’assemblée avec elle, de plusieurs 

enseignements, selon la nature de délit commis. S’il s’agit d’un problème de cohabitation, 

l’énoncé suggère que pour que la société vous reconnaisse une certaine sagesse, il est impératif 

de se départir d’attitudes bellicistes et de cultiver la tolérance. Si le mis en cause est accusé de 

vol, l’énoncé proverbial, employé dans ce contexte par le patriarche ou le chef qui fait office de 

juge, le menace indirectement d’avoir une faible longévité s’il n’abandonne pas ce 

comportement vicieux. Dans le prononcé du jugement traditionnel, on n’accable pas que le 

fautif ; sans véritablement l’accuser, l’innocent n’est pas non plus totalement blanchi. C’est un 

principe de jugement où la dignité des deux parties est préservée au maximum et dans lequel 

on ne cherche pas à tout prix à mortifier publiquement le coupable. C’est pourquoi le juge 

traditionnel dira à la partie gagnante : « si tu fais du serpent ton ami, attends-toi à souvent rentrer 

dans un trou ». Cet énoncé a un enseignement, dans ce contexte, univoque : il rappelle que la 

vie en société comporte des moments de frictions qu’il faut apprendre à tolérer. C’est un appel 

à la tolérance parce que nul n’est à l’abri de commettre un impair, volontaire ou involontaire. 

Comme on peut le noter, la fonction argumentative du proverbe permet à son énonciateur de 

convaincre l’énonciataire de la force d’un précepte ou d’une règle pratique de vie qui plus sont 

le fruit d’une somme d’expériences transmises et renouvelées au fil des générations. Le 

proverbe est donc utilisé comme une stratégie de la parole pour convaincre et persuader. 

4. De l’efficacité didactique du dire proverbial 

En plaçant le proverbe dans une perspective scientifique, l’on ne peut s’empêcher de 

s’interroger sur la propriété pragmatique de toutes les fonctions qu’on lui prête, notamment 

celle d’éducation. Y a-t-il un flou autour de la fonction didactique du proverbe, comme 

l’indécision qui entoure sa définition (Taylor, 1962 ; Anscombre 2000 ; Grzybek 1994) ? Pour 

évacuer un tel doute, il faut interroger la perception émique des utilisateurs du proverbe. Ce 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  141 

qu’il faut déjà dire, à partir des expériences de terrain où le dire proverbial est quotidiennement 

et instinctivement en usage, ce genre de la littérature orale, d’un point de vue pragmatique, a 

un potentiel communicatif et est employé dans une visée essentiellement pratique. 

Dans nombre de sociétés traditionnelles africaines, comme chez les Moose et les San, 

le proverbe est assimilé à une parole énigmatique ou une « histoire nouée » qui cache un 

message profond (Bonnet, 1982), ou une « parole à coque » dont il faut accéder au noyau pour 

investir son sens. Il est donc une parole d’une quintessence sociale évidente, plus que la fonction 

poétique qu’il peut jouer dans le discours. Cette valeur du proverbe est reconnue aussi bien de 

l’énonciateur que de son récepteur avisé. Quelle que soit la contingence discursive dans laquelle 

le proverbe est énoncé, son auteur vise à enseigner un savoir, un savoir-être ou un savoir-faire. 

L’appropriation de ces différents savoirs ne se fait pas toujours hic et nunc, dans la situation 

communicationnelle à la base de l’emploi du proverbe, mais souvent a postériori, différant ainsi 

l’efficacité pratique de l’énoncé. D’ailleurs, les San aiment à comparer l’énonciation du 

proverbe à une opération d’ensemencement : celui qui dit un proverbe, ã sε-nĩ darε (il/parole-

conte/semer), il sème une parole-conte. Le temps de maturation et de récolte correspond à celui 

du travail cognitif que le récepteur doit faire pour investir le sens du proverbe et le mettre en 

application dans les situations sociales qui s’y prêtent. Tous ces types de savoirs constituent un 

package de valeurs et de vertus que l’individu doit assimiler comme des principes éducatifs 

pour son développement social harmonieux. Parce que wèo-nà-zòang pá rìgd báa yé (brousse-

chef-aveugle/ne/chasse/chien/pas), « un lion aveugle ne chasse pas un chien » ; autrement dit, 

un homme sans ces savoirs ne peut vivre efficacement en société. Même quand certains orateurs 

emploient dans une visée comique ou poétique de leur discours le proverbe, la portée instructive 

de ce dernier finit par surplomber et intéresser l’auditoire. Cette dimension pratique de l’énoncé 

proverbial est ce qui est d’essentiel dans le contexte traditionnel africain de la communication, 

et cela que l’énonciateur ait nourri au départ l’intention d’instruire ou non. Prenons un cas 

concret : lors d’une assemblée générale d’un village du nord-ouest du Burkina à laquelle nous 

assistions, le griot qui interprétait les propos des notables et bien connu son sens de l’humour, 

a provoqué une hilarité générale dans la foule par un proverbe pourtant au sens interpellateur. 

En effet, alors que l’assemblée battait son plein, une roue de la bicyclette d’un participant éclata 

dans le parking. Le public, pris de peur, s’interrompit et se retourna l’air épouvanté. C’est à ce 

moment précis de confusion que le griot lança : kaa fɔlε yε : ga cεrε bà gwaba zaza bà 

(singe/chose/c’est : regarder/derrière/nég./courage/gâter/nég.), « c’est ce que le singe a dit : 

regarder derrière soi n’altère pas le courage ». L’énonciation de ce proverbe, dans ce contexte, 

était bien à propos, mais a surtout fait rire le public parce que même les notables avaient eu le 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

142  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

réflexe, non sans peur, de regarder derrière soi. Le rire provoqué par le proverbe a finalement 

permis d’évacuer la peur, mais son énonciation rappelle un conseil trivial que l’on prodigue à 

toute personne, à savoir la prudence. Que ce soit dans les actes, dans les propos ou le 

comportement, la prudence est une vertu à cultiver ; le courage n’est pas une raison pour 

s’exposer imprudemment aux dangers et risques de la vie. En effet comme le dit kɔnkanε le 

caméléon, tɔgɔ sεlεlε ya kɔrarε a tu bà wurore kã nɔ bà 

(marcher/lentement/cela/permettre/le/sol/nég./s’effondrer/avec/toi/nég.), c’est-à-dire 

« marcher lentement permet au sol de ne pas s’effondrer avec toi ».  

 Par ailleurs, l’énoncé proverbial peut jouer un rôle pragmatique dans certaines 

situations d’énonciation, c’est bien d’ailleurs ce qui lui donne sens, même si l’action qu’il 

suscite peut être souvent différée. Dans bien d’autres cas, le discours proverbial implique une 

action ou un comportement à effets immédiats. Mais l’efficacité instantanée de certains 

proverbes ne rend pas pour autant éphémère l’enseignement général et à portée intemporelle 

qu’ils contiennent ; le bénéfice de l’application de l’enseignement du proverbe guidera la 

conduite ultérieure du récepteur, qui devra actualiser chaque fois que de besoin, l’appel de ce 

même énoncé, parce que « le crocodile doit pouvoir se tordre chaque fois que le fleuve se tord ». 

Si l’on prend par exemple un proverbe bien souvent entendu en pays san, dé kɔna be 

lεbaarε, mubo bà yεma bà (bœuf/celui/qui/beugler/soif/nég./à lui/nég.), « le bœuf qui beugle 

n’est pas celui qui a soif », il peut induire une prise en compte immédiate de l’enseignement 

qui y est diffus, selon la situation de communication qui a suscité son emploi. C’est un proverbe 

qui est généralement énoncé pour traduire le grand intérêt ou la grande attente d’une personne 

manifestement calme dans une situation où les autres protagonistes réclament bruyamment une 

faveur. Cette sérénité manifeste cacherait en réalité un besoin pressant et pesant qui empêcherait 

la personne d’extérioriser sa soif de l’objet désiré, exactement comme un bœuf épuisé et affaibli 

par la soif et qui n’a plus la force de beugler sur le chemin de l’abreuvoir. Si dans certaines 

circonstances légères, ce proverbe peut être de tonalité comique et railleuse, dans d’autres 

situations sérieuses, il peut immédiatement interpeller pour qu’on s’occupe en priorité et 

urgemment de la personne ainsi caractérisée. Ce proverbe rappelle un autre très voisin : ɉi 

kunabε gεsere a bà mĩ ku bà (chien/qui/aboyer/il/nég./personne/attraper/nég.), « le chien qui 

aboie ne mord pas ».      

Disons un mot du potentiel d’implicitation du discours proverbial. Dans les sociétés 

d’oralité diffuse, l’usage du langage implicite est une vertu d’une grande importance dans les 

interactions sociales. Savoir parler en laissant le soin à l’interlocuteur de suggérer le sens de ce 

qui est dit, participe d’un art de la parole et d’un savoir-communiquer. C’est d’ailleurs en 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  143 

référence à cela qu’un proverbe san dit : basə nɔn bà bɔrε mĩtũ yira bà (gueule 

tapée/intestin/nég./enlever/tout le monde/devant/nég.), c’est-à-dire « La gueule-tapée ne 

s’étripe pas devant tout le monde », autrement dit, « tout ne se dit pas clairement en présence 

de tout le monde ». Cet énoncé, dit dans un contexte où on discute de sujets tabous ou fâcheux, 

suggère qu’il n’est pas indiqué de les aborder s’ils doivent blesser la dignité ou l’amour-propre 

d’autrui. Mais cela ne signifie pas qu’il est entretenu une totale omerta autour par exemple des 

vices individuels ou collectifs qui exacerbent les relations interpersonnelles et sociales. C’est là 

que le recours au langage implicite revêt toute son utilité, car il permet d’éviter les rapports 

tensifs. Le proverbe participe de cet art de parler qui est socialement valorisé, parce qu’il a 

souvent recours à l’image et aux sous-entendus pour énoncer une norme, de façon indicative, 

coercitive ou préférentielle, sous forme d’un constat, d’un avertissement ou d’un conseil. Cette 

propriété du proverbe permet à l’émetteur, selon les circonstances de la communication, 

d’intervenir à propos sans provoquer ouvertement et frontalement de l’inconfort et un conflit 

avec ses interlocuteurs. Par exemple en contexte paysan, un homme paresseux n’a pas bonne 

presse. Si dans le cadre des jeux de plaisanterie sociale, ses protagonistes peuvent le railler 

ouvertement sous le couvert du jeu, dans d’autres contextes discursifs, on recourra au proverbe. 

Ainsi au cours d’une conversation, un locuteur dira : kolɔnkã mə ɲawa yɔgɔ bà ma bà 

(lycaon/que/dormir/paresse/nég./à lui/nég.), « le lycaon dit qu’il n’a pas la paresse de dormir ». 

Le lycaon est un animal canidé sauvage reconnu pour sa grande paresse et son statut de grand 

dormeur ; la légende raconte qu’il est capable de dormir en pleine chasse derrière un gibier. 

Alors quand il affirme ne pas avoir la paresse de se consacrer à ce qu’il sait faire le mieux, c’est-

à-dire dormir, il exprime sa capacité d’effort au-delà de tout ce qu’on lui reproche en termes de 

paresse. Employé dans un contexte conversationnel en présence d’une personne connue pour 

son oisiveté, c’est une interpellation indirecte et douce pour l’inviter à se mettre au travail, ne 

serait-ce que pour ses besoins primaires personnels. S’il s’agit d’une personne issue d’une 

famille aisée ou héritière de biens, un autre locuteur pourrait dire ailleurs, en son absence, mə 

zɔ mo ka na bà a bà ya yé bà (tant que/margouillat/queue/elle/couper/nég./il/trou/voir/nég.), « 

tant que sa queue n’est pas coupée, le margouillat ne retrouve pas son repaire ». Ce proverbe 

frise le souhait d’une infortune à l’encontre du paresseux, mais il enseigne la prévenance, et 

vient surtout d’énonciateurs ayant des expériences éprouvées de la vie et de la condition 

humaine, alors « si crapaud sort de l’eau et dit que le caïman a mal aux yeux, qui peut 

contester ? ». 

 



Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

144  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

Conclusion 

Parler est une activité humaine, et chaque prise de parole est « d’emblée une action » 

Breton(2007, p.63), car « chaque mot, n’importe quel mot, le plus petit des mots, n’importe 

lequel, est le levier de tout » Novarina(1999, p.28). Si la parole, dans son acception la plus 

large, revêt une valeur pragmatique, le proverbe, en tant que déclinaison de cette parole, 

reconnu pour sa fonction normative et sa sagesse empirique, amplifie cette efficacité dans 

l’action Cette faculté d’agir du proverbe s’exprime notamment sur le plan pédagogique, c’est-

à-dire dans le processus d’appropriation et d’assimilation par l’individu des valeurs et des 

préceptes pratiques de son groupe. La valeur instructive du proverbe est si bien comprise par 

ses utilisateurs qu’il peut être employé dans toutes les situations communicationnelles, des plus 

banales aux plus élaborées, tant que le contexte s’y prête. Ainsi, le proverbe devient un énoncé 

situationnel. Quel que soit le motif constitutif de la formule proverbiale, la fonction et 

l’efficacité didactiques sont permanentes. Il en va de même pour les proverbes animaliers, qui 

demeurent efficaces dans la transmission des valeurs et servent d’arguments d’autorité pour 

justifier et valider les préceptes et normes. Dans tous les cas, le proverbe est loin d’être une 

parole ordinaire, car il est conçu dans nombre de sociétés traditionnelles africaines comme un 

discours énigmatique, une parole qui dissimule un signifié profond dans l’intelligibilité permet 

d’accéder à une sagesse plurielle qui permet de s’élever aux contingences de la vie. En effet, 

mbà kaa bɔrε ntɔn la, nbãbalε gɔra da là bà (tu+nég./singe/faire/ton ami/ton 

bâton/rester/arbre/dessus/nég.), c’est-à-dire « tu ne fais pas du singe ton ami, et ton bâton restera 

dans l’arbre ». En d’autres termes, on n’intègre pas les instructions contenues dans les 

proverbes, et ne pas avoir une sagesse dans la conduite sociale.      

Références bibliographiques  

- ANSCOMBRE Jean Claude, 1994, « Proverbes et formes proverbiales : valeur évidentielle et 

argumentative », Langue française, n° 102, pp. 95-107 

- ANSCOMBRE Jean-Claude, 2000, « Parole proverbiale et structures métriques », Langages, 

139, 6-26 

- BOIDIN Bruno, 2004, « Développement humain, développement durable et ‘‘pays en voie de 

développement’’ : comment articuler et mesurer les différentes dimensions ? », in Dossier 3, 

Les dimensions humaine et sociale du développement durable (en ligne) 

- BONET-MAURY Gaston, 1890, « De l’éducation intellectuelle et morale au moyen des 

proverbes », Revue pédagogique, n°17, vol. 2, pp. 252-254  

- BONNET Doris, 1982, Le proverbe chez les Mossi du Yatenga (Haute-Volta), Paris, SELAF 



 

Boukary BORO & Barthélemy KABORE  
 

 

DJIBOUL  N°10, Vol.1  145 

- BRETON Philippe, 2007, Eloge de la parole, Paris, La Découverte  

- CABACULU Mwamba, 1992, Dictionnaire des proverbes africains, Paris, L’Harmattan. 

- COUMPAORE N. D. Félix, 1998, « Discours politique et inadaptation de l’école au Burkina 

Faso », th., Paris VIII St Denis  

- DURKHEIM Emile, 1976, L’éducation sociologique, Paris, Seuil 

- EL OUAZZANI Abdesselam, 2015, « L’éducation par les proverbes au Maroc », Attadriss, 

n° 7, pp. 59-68  

- ERNY Pierre, 1987, L’enfant et son milieu en Afrique noire, Paris, L’Harmattan 

- FECKOUA L. Laurent, 2008, « L’évolution des systèmes éducatifs en Afrique subsaharienne 

depuis le 1er Congrès des écrivains et artistes noirs (1956) », Présence Africaine 2007/1-2-2008-

1, n° 175-176-177, pp. 163-193 

- FEYEL Christophe, 2006, « La dokimasia des animaux sacrifiés », Revue de philosophie, de 

littérature et d’histoire anciennes, 1 (tome LXXX), pp. 33-55 

- FOURNET Sonia, 2005, « Le processus argumentatif révélé par le proverbe », Travaux de 

linguistique, vol. 2 (no 51), pp.37- 54 

- GRZYBEK Peter, 1994, « Proverb. Simple Forms: An Encyclopaedia of Simple Text-

Types », in Lore and Literature. Éd. Walter Koch. Bochum: Universitätsverlag Dr. Norbert 

Brockmeyer, 226-41. 

- HEDIGER Karin et Andrea Beetz, 2020, « Le rôle des interactions entre humains et animaux 

dans l’éducation ». One health, une seule santé, édité par Jakob Zinsstag et al., traduit par 

Josette Derangère, Isabelle Thibaudière, Éditions Quæ, https://books.openedition.org/quae/35995 

. p. 113-128 

- HOSSENJEE Edoo, 1978, Philosophy of Education: Plato to Freire. Port Louis, MU : Auteur. 

- KI-ZERBO Joseph, 1990, Éduquer ou périr, Paris, L’Harmattan 

- LEGUY Cécile, 1996, Place du proverbe chez les Bwa du Mali. Etude ethnolinguistique, thèse 

de Doctorat, Paris, EHESS. 

- LEGUY Cécile, 2000, « Bouche délicieuse et bouche déchirée : proverbe et polémique chez 

les Bwa du Mali », Langage et société, 2 (n° 92), pp.45- 70 

- LEGUY Cécile, 2001, Le proverbe chez les Bwa du Mali. Parole africaine en situation 

d’énonciation, Paris, Karthala  

- MAMA Amina, (2001). « Challenging subjects: Gender and power in Africa contexts », 

African Sociological Review, 5(2), 63-73. 

- NOVARINA Valère, 1999, Devant la parole, Paris, POL 

https://books.openedition.org/quae/35995


Le règne animal comme vecteur d’éducation dans les proverbes africains 
 

146  Décembre  2025    pp. 129 – 146 

- NYAMBA André, 2005, « Les systèmes éducatifs et de formation africains : une situation 

chaotique et paradoxale », Education et Sociétés, n°16, pp. 53-69 

- Organisation Mondiale de la Santé Animale, 2018, « La contribution des animaux au bien-

être de l’homme », Revue scientifique et technique, vol. 37 (1) 

- ROUSSEAU Jean Jacques, 1966, Emile ou de l’éducation, Paris, Flammarion 

- SERVAIS Véronique, 2007, « La relation à l’animal peut-elle devenir significative, donc 

thérapeutique, dans le traitement des maladies psychiques ? », Enfance & Psy, n°35, vol. 2, pp. 

46-57 

- SEYDOU Christiane, 2008, « Genres littéraires de l’oralité : identification et classification », 

in Baumgardt U. et Derive J. (Dir), (pp. 125-175), Paris, Karthala. 

- TAYLOR Archer, 1962, « The Proverb and an Index to the Proverb. Hatboro: Folklore As-

sociates, in Lore and Literature. Éd. Walter Koch. Bochum: Universitätsverlag Dr. Norbert 

Brockmeyer, 226-41 

 


